Cahiers
des Religions
A fricaines

Nouvelle série. Volume 2, n. 4 (décembre 2021)

André KABASELE MUKENGE, Ubuntu, une philosophie a se réapproprier
(Editorial), p. 5-10.

https://doi.org/10.61496/DHAU8028

PRESSES DE L'UNIVERSITE CATHOLIQUE DU CONGO



Editorial
Ubuntu, une philosophie a se réapproprier

André KABASELE MUKENGE
Directeur du CERA

Ce numéro 4 de la nouvelle série des Cahiers des Religions Africaines ras-
semble des études consacrées a la culture et a la philosophie ubuntu. Ces
textes répondent au projet de recherche lancé par le Centre d’Etudes des
Religions Africaines (CERA) pour cerner la notion d’ubuntu, en déceler les
contours, en décrypter les axes et les terrains d’application, en relever les
défis, voire les limites.

Comme nous l’écrivions en son temps, ubuntu n'est pas seulement un
concept ou une notion ; il est fondamentalement une culture’, une philoso-
phie?, une éthique®, voire une théologie®. De ce point de vue, il peut devenir
le soubassement de toute action humaine qui vise I'excellence, qui promeut
la dignité humaine pour soi et pour les autres ; qui valorise la solidarité, le
vivre-ensemble, la réconciliation, et méme la bonne gouvernance. Il s’agit, a
vrai dire, d'une matrice pour la construction d’'une humanité a créer collec-
tivement®.

Lors des deux journées scientifiques sur ubuntu organisées au cours de
I'année 2021 par le CERA, deux questionnements majeurs ont surgi des dé-
bats®. Le premier peut étre ainsi formulé : « est-ce que le contenu de la philo-

1 Voir notamment J. MBAYO MBAYO, Bumuntu ou la culture de I'excellence. Vol. 1 - Les
prolégomenes ; vol. 2 - La praxéologie, Louvain-la Neuve, éd. Academia-L'Harmattan,
2017.

2 Se référer, entre autres, a C. B. N. GADE, The Historical Development of the Written
Discourses on Ubuntu, dans South African Journal of Philosophy, vol. 30, Issue 3 (2011),
p. 303-329 ; J.-P. JOUARY, Mandela. Une philosophie en actes, Paris, Librairie générale
frangaise, 2014 ; J.-P. SGADOU, Ubuntu : La pensée et la représentation de soi, publié le
23 avril 2020 par Réseau Philosophique de I'Interculturel (REPH), rephifrance.wordpress.
com. Consulté le 03 septembre 2020.

3 Cf. F. MUNYARADZI MUROVE, L’Ubuntu, dans Diogene, n. 235-236 (2011), p. 44-59.

4 On peut lire avec intérét : M. J. BATTLE, Reconciliation : The Ubuntu Theology of
Desmond Tutu, Pilgrim Press, 2009 ; MUNGI NGOMANE, Ubuntu — Je suis car tu es.
Lecons de sagesse africaine, Paris, Harper Collins, 2019.

5 VoirA. KABASELE MUKENGE, Editorial, dans Cahiers des Religions Africaines. Nouvelle
série, vol. 1, n. 2 (décembre 2020), p. 6-7.

6 La premiére journée a été organisée le 12 mars 2021 autour de deux conférences tenues
par les Professeurs Félicien Mpuku Laku et Joseph Mbayo Mbayo. La deuxiéme journée a



6 André KABASELE MUKENGE

sophie ubuntu est une spécificité africaine ? Les valeurs qui y sont véhiculées,
enseignées et défendues ne sont-elles pas universelles ?

Certes, les valeurs de solidarité et de fraternité, 'idéal d’excellence et
d’harmonie ... ne sont pas le propre de la culture africaine. Mais chaque
culture, chaque société a sa facon de traduire, d’articuler et d’exprimer sa
vision du monde (Weltanschauung) et son anthropologie. Chaque culture a
sa grammaire propre, ses codes reconnus et ses références particulieres. Elle
a également sa maniere de fonder les valeurs qui sont censées contribuer a
sa construction. Dans son encyclique Fratelli Tutti, le Pape Frangois écrit : « Je
ne rencontre pas l'autre si je ne possede pas un substrat dans lequel je suis
ancré et enraciné, car c’est de la que je peux accueillir le don de l'autre et lui
offrir quelque chose d’authentique. Il n’est possible d’accueillir celui qui est
différent et de recevoir son apport original que dans la mesure ou je suis an-
cré dans mon peuple, avec sa culture »’.

Quand un jeune chanteur populaire de Kinshasa lance le cri « Tala sima,
zonga moto », littéralement « regarde en arriére, redeviens homme (humain) », et
qu'un tel slogan se diffuse et trouve des applications diverses sans d’amples
explications préalables, cela montre a suffisance I'osmose épistémologique
qui s’opere des lors que I'on s’exprime dans une langue donnée, avec des
expressions idiomatiques propres. Nul besoin de décodeur ni d’interprete,
meéme si la richesse de l'expression trouve plusieurs utilisations

« Regarde en arriere » peut signifier « prends du recul », pour ceux qui
agissent sans réfléchir ou qui ont mal agi. Cela peut également vouloir dire :
« souviens-toi de ce que tu étais », « considere ton parcours », pour les op-
portunistes qui ont vite oublié qu’ils viennent de loin et qui prennent la
grosse téte.

« Redeviens humain » suppose qu’'on a perdu cette qualité. Cela signifie
qu’étre humain n’est pas un acquis, c’est plutdt une tache, un programme, et
méme un idéal a poursuivre, inlassablement.

Ce qui est souligné dans 1'ubuntu, c’est que les valeurs sont fondées dans la
considération du Je comme membre d'un Nous ; et chaque Tu rappelle au Je
sa dignité et vice versa : « Je suis parce que nous sommes_» ; « Nous sommes grice

eu lieu le 23 juin 2021 autour de deux autres conférences prononcées par la Professeure
Léocadie Lushombo et le Professeur Frangois Yumba Wa Kumwenda. La version finale
et retravaillée de ces conférences est contenue dans ce volume.

7 FRANCESCO, Lettre Encyclique Fratelli Tutti, Vaticana, Libreria Editrice, 3 octobre 2020,
n°® 143.



Editorial 7

aux autres » ; « Toute personne n'est personne qu’a travers d'autres personnes ».
Ces formulations ont la particularité de poser la solidarité aux fondements
de l'anthropologie : il s’agit, en réalité, de « faire humanité ensemble »®.

Que l'on puisse rencontrer des cultures qui disent la méme chose n’em-
péche pas au muntu de se reconnaitre dans la formulation mise en place
par sa société particuliere. En effet, on parle toujours de quelque part, dans
une situation donnée. On s’exprime dans une langue particuliere, avec des
images et des symboles du terroir. Au nom de 'universalité de certaines va-
leurs, on ne peut pas se contenter d’adopter seulement la formulation, les
codes et les images d'un « autre » groupe, f(it-il dominant ou majoritaire.

Le fait que les valeurs véhiculées par l'anthropologie ubuntu sont éga-
lement affirmées dans d’autres cultures et développées par des auteurs de
différents horizons montre justement qu’elles relevent du bon sens. Et le bon
sens, comme l'a soutenu René Descartes, est la chose la mieux partagée. En
effet, « il existe des caractéristiques communes que les hommes possedent et
développent en lien les uns avec les autres, autant d’éléments qui font que
chaque homme peut reconnaitre les autres hommes comme des semblables
et se reconnaitre comme faisant partie de 'Humanité® ».

Se réapproprier ubuntu n’est ni un enfermement dans un ghetto cultu-
rel et épistémologique, ni une revendication idéologique de quelque origi-
nalité. C'est plutot un chemin a parcourir pour puiser le meilleur qu’il y a
dans la culture séculaire et le transmettre, par 1'éducation et I'exemple, aux
générations montantes et futures. Aussi les contributeurs a ce numéro s’em-
ploient-ils a confronter la démarche d'ubuntu avec d’autres démarches. C'est
le cas particulierement dans les études des Professeurs Félicien Mpuku Laku,
Joseph Mbayo Mbayo, Ado-Dieumerci Bonyanga Bokele.

Le deuxieme questionnement qui a émergé des débats au cours des Jour-
nées scientifiques concerne I'écart manifeste qui existe entre la culture ubun-
tu et la réalité qui domine dans 1’Afrique contemporaine et dans les com-
portements aussi bien collectifs qu’individuels. Ou est ubuntu lorsque des
Africains massacrent d’autres Africains qui ne leur ont rien fait, et dont le
seul crime est d’étre la ? Ou est l'esprit ubuntu lorsque des gouvernants dé-
tournent a leur seul profit les deniers publics ou muselent leur peuple, em-
péchant tout partage d’idées ? Ou sont les valeurs d"ubuntu quand la moitié

8 Cf. SOULEYMANE BACHIR DIAGNE, Faire humanité ensemble et ensemble habiter la
terre, dans Présence Africaine, n. 193 (2016), p. 11-19.

9 Propos repris dans ce volume par A.-D. BONYANGA BOKELE, Les impératifs moraux de
« bomoto » comme humanitude, p. 53-75.



8 André KABASELE MUKENGE

de la population est marginalisée et opprimée pour la seule raison qu’elle est
constituée de femmes ? La Professeure Léocadie Lushombo et le Professeur
Jean-Claude Mulekya Kinombe se posent ces questions, dans ce volume, et
voient dans ces paradoxes autant de défis a relever par nos sociétés afri-
caines appelées a se réapproprier la vision du monde fondée sur ubuntu.

De ce point de vue, ubuntu est un idéal, un projet a concrétiser et a re-
prendre toujours a nouveaux frais. En effet, les valeurs que 1'on proclame,
que I'on enseigne ou que I'on veut transmettre, dans n’importe quelle société
humaine, ne constituent pas un donné ; elles sont a construire. Ce serait faire
fausse route de penser le contraire.

On doit convenir d'une chose : une vision du monde (culture, philoso-
phie) présente ce vers quoi on devrait tendre, 'idéal a poursuivre sans dé-
semparer, les valeurs a construire, a acquérir, a cultiver. Et une valeur n’est
qu'un principe abstrait. C'est de son appropriation que dépend sa concréti-
sation. Du reste, cette appropriation n’est jamais achevée, elle est toujours a
reprendre. C’est pour cette raison que certains comportements des hommes
sont taxés d'inhumains. D’ou vient cette inhumanité de ’homme ? On touche
la a I'épineuse question du mal, et différentes cultures ont tenté, chacune a sa
maniere, d’en expliquer I’origine a travers mythes, légendes et contes.

L’homme n’agit pas toujours selon ce qu’il sait, ni méme conformément
a ce qu’il a appris. La connaissance du bien n’est guere une garantie pour sa
réalisation, comme le soutiendrait un certain intellectualisme moral. Beau-
coup de parametres entrent en ligne de compte dans le passage du connaitre
a l'agir : la volonté, 'engagement, la persévérance, sans compter des impon-
dérables comme l'instrumentalisation, la manipulation, I'égarement, la ré-
bellion, la subversion. Lorsque Saint Paul par exemple dit : « je ne fais pas
le bien que je veux, et je commets le mal que je ne veux pas» (Rm 7, 19), il
traduit in concreto ce paradoxe.

La réalité africaine aujourd hui ne correspond pas toujours a l'esprit ubun-
tu, elle en est méme tres éloignée. Est-ce une raison pour nier la force inspi-
ratrice d’une telle philosophie, et son dynamisme mobilisateur ? Il ne semble

pas.

Comment 'humain (muntu) peut-il devenir inhumain, manquer a ce point
le bumuntu (bomoto, bwimuntu, ubuntu) ? L'histoire, partout dans le monde,
en témoigne : 'homme est capable du pire. Mais puisqu’il est aussi capable
du meilleur, il sied de s’accrocher a ce qui, dans les cultures et les anthropo-



Editorial 9

logies, éleve et nourrit 'humain ou I’humanitude, pour reprendre le terme
mis en exergue dans ce volume par le Professeur A. Bonyanga.

Lune des taches de la génération présente est de s’approprier la vision
d’ubuntu, de se la réapproprier, de la transmettre, 'enseigner, l'exalter, la
poser en modele. C'est pourquoi un autre narratif est nécessaire la o pro-
verbes, pratiques, comportements et attitudes ont véhiculé des « anti-va-
leurs » contraires aux valeurs défendues par la philosophie ubuntu. Ce
nouveau narratif est appelé de tous ses voeux par la Professeure Léocadie
Lushombo.

Les études rassemblées dans ce volume montrent finalement que la
culture ubuntu peut irradier tous les domaines de la vie, et que son applica-
tion a inspiré méme des associations informelles de solidarité participative,
comme le montre l'essai de Roland Mpia Tamfutu. Sur le plan politique par
exemple, ubuntu postule et promeut un leadership participatif, leadership
de partage et de service. Analogue au leadership incarné par Jésus le Christ
lorsqu’il disait a ses disciples : « je suis au milieu de vous comme celui qui
sert » (Lc 22, 27), et qu’il opposait ce type de « gouvernance » a celui des
« chefs des nations » qui commandent en maitres et font sentir leur pouvoir
(cf. Mc 10, 42-44). Cet aspect politique est bien développé dans ce volume par
les Professeurs Léocadie Lushombo, Bertin Beya Malengu, Félicien Mpuku
Laku et Grégoire Maloba Kayamba.

Bien plus, comme le soutient Bertin Beya, ubuntu, en tant que force d'un
humanisme communautaire qui doit nourrir chaque personne et chaque so-
ciété, a pour champ la planete entiere. A son avis, cette vision du monde
pourrait concourir a produire des institutions inclusives, solidaires, en re-
cherche de consensus, de réconciliation et de dialogue. Notons que ce nest
pas le cas aujourd’hui au vu, par exemple, de la composition du Conseil
de sécurité des Nations Unies dont les membres permanents, jouissant du
droit de veto, représentent les puissances économiques et militaires, c’est-
a-dire les vainqueurs de jadis, qui continuent a faire la loi sur les vaincus
d’hier et d’aujourd’hui. Autant d’enjeux mis en relief par la culture ubun-
tu qui montrent 'immensité de la tache et la longueur du chemin parsemé
d’embfiches que nous devons emprunter pour la construction collective d'un
futur qui appartient a tous.

L’intériorisation des principes ubuntu, comme le préconise, dans ce vo-
lume, le Professeur Frangois Yumba Wa Kumwenda, est une voie pour sus-
citer des acteurs renouvelés et capables d’impacter positivement la construc-



10 André KABASELE MUKENGE

tion collective d’une humanité réconciliée avec elle-méme, et vivant en
harmonie avec les autres, la nature et la transcendance.

Une Exposition d’art organisée du 26 novembre 2021 au 20 mars 2022, au
Palais de Tokyo, a Paris, a pour theme : « Ubuntu, un réve lucide ». Ce titre
rejoint ce qui est ici développé : faire humanité ensemble ne peut relever que
d’un réve. Le défi lancé a ’homme, aux humains, c’est de transformer ce réve
en réalité.



