
Cahiers
des Religions
Africaines
Nouvelle série. Volume 2, n. 4 (décembre 2021)

presses de l’universite catholique du congo

André KABASELE MUKENGE, Ubuntu, une philosophie à se réapproprier 
(Editorial), p. 5-10.   
              

https://doi.org/10.61496/DHAU8028



5

Editorial 
Ubuntu, une philosophie à se  réapproprier

André  KABASELE MUKENGE 
Directeur du CERA

Ce numéro 4 de la nouvelle série des Cahiers des Religions Africaines ras-
semble des études consacrées à la culture et à la philosophie ubuntu. Ces 
textes répondent au projet de recherche lancé par le Centre d’Etudes des 
Religions Africaines (CERA) pour cerner la notion d’ubuntu, en déceler les 
contours, en décrypter les axes et les terrains d’application, en relever les 
défis, voire les limites.

Comme nous l’écrivions en son temps, ubuntu n’est pas seulement un 
concept ou une notion ; il est fondamentalement une culture1, une philoso-
phie2, une éthique3, voire une théologie4. De ce point de vue, il peut devenir 
le soubassement de toute action humaine qui vise l’excellence, qui promeut 
la dignité humaine pour soi et pour les autres ; qui valorise la solidarité, le 
vivre-ensemble, la réconciliation,  et même la bonne gouvernance. Il s’agit, à 
vrai dire, d’une matrice pour la construction d’une humanité à créer collec-
tivement5.

Lors des deux journées scientifiques sur ubuntu organisées au cours de 
l’année 2021 par le CERA, deux questionnements majeurs ont surgi des dé-
bats6. Le premier peut être ainsi formulé : « est-ce que le contenu de la philo-

1	 Voir notamment J. MBAYO MBAYO, Bumuntu ou la culture de l’excellence. Vol. 1 - Les 
prolégomènes ; vol. 2 - La praxéologie, Louvain-la Neuve,  éd. Academia-L’Harmattan, 
2017. 

2	 Se référer, entre autres, à C. B. N. GADE, The Historical Development of the Written 
Discourses on Ubuntu, dans South African Journal of Philosophy, vol. 30, Issue 3 (2011), 
p. 303-329 ; J.-P. JOUARY, Mandela. Une philosophie en actes, Paris, Librairie générale 
française, 2014 ; J.-P. SGADOU, Ubuntu : La pensée et la représentation de soi, publié le 
23 avril 2020 par Réseau Philosophique de l’Interculturel (REPH), rephifrance.wordpress.
com. Consulté le 03 septembre 2020.

3	 Cf. F. MUNYARADZI MUROVE, L’Ubuntu, dans Diogène, n. 235-236 (2011), p. 44-59.
4	 On peut lire avec intérêt  : M. J. BATTLE, Reconciliation  : The Ubuntu Theology of 

Desmond Tutu, Pilgrim Press, 2009  ; MUNGI NGOMANE, Ubuntu – Je suis car tu es. 
Leçons de sagesse africaine, Paris, Harper Collins, 2019.

5	 Voir A. KABASELE MUKENGE, Editorial, dans Cahiers des Religions Africaines. Nouvelle 
série, vol. 1, n. 2 (décembre 2020), p. 6-7. 

6	 La première journée a été organisée le 12 mars 2021 autour de deux conférences tenues 
par les Professeurs Félicien Mpuku Laku et Joseph Mbayo Mbayo. La deuxième journée a 



6 André KABASELE MUKENGE

sophie ubuntu est une spécificité africaine ? Les valeurs qui y sont véhiculées, 
enseignées et défendues ne sont-elles pas universelles ?

Certes, les valeurs de solidarité et de fraternité, l’idéal d’excellence et 
d’harmonie … ne sont pas le propre de la culture africaine. Mais chaque 
culture, chaque société a sa façon de traduire, d’articuler et d’exprimer sa 
vision du monde (Weltanschauung) et son anthropologie.  Chaque culture a 
sa grammaire propre, ses codes reconnus et ses références particulières. Elle 
a également sa manière de fonder les valeurs qui sont censées contribuer à 
sa construction. Dans son encyclique Fratelli Tutti, le Pape François écrit : « Je 
ne rencontre pas l’autre si je ne possède pas un substrat dans lequel je suis 
ancré et enraciné, car c’est de là que je peux accueillir le don de l’autre et lui 
offrir quelque chose d’authentique. Il n’est possible d’accueillir celui qui est 
différent et de recevoir son apport original que dans la mesure où je suis an-
cré dans mon peuple, avec sa culture »7.

Quand un jeune chanteur populaire de Kinshasa lance le cri « Tala sima, 
zonga moto », littéralement « regarde en arrière, redeviens homme (humain) », et 
qu’un tel slogan se diffuse et trouve des applications diverses sans d’amples 
explications préalables, cela montre à suffisance l’osmose épistémologique 
qui s’opère dès lors que l’on s’exprime dans une langue donnée, avec des 
expressions idiomatiques propres. Nul besoin de décodeur ni d’interprète, 
même si la richesse de l’expression trouve plusieurs utilisations

«  Regarde en arrière  » peut signifier «  prends du recul  », pour ceux qui 
agissent sans réfléchir ou qui ont mal agi. Cela peut également vouloir dire :  
« souviens-toi de ce que tu étais »,  « considère ton parcours », pour les op-
portunistes qui ont vite oublié qu’ils viennent de loin et qui prennent la 
grosse tête. 

« Redeviens humain  » suppose qu’on a perdu cette qualité. Cela signifie 
qu’être humain n’est pas un acquis, c’est plutôt une tâche, un programme, et 
même un idéal à poursuivre, inlassablement.

Ce qui est souligné dans l’ubuntu, c’est que les valeurs sont fondées dans la 
considération du Je comme membre d’un Nous ; et chaque Tu rappelle au Je 
sa dignité et vice versa : « Je suis parce que nous sommes » ; « Nous sommes grâce 

eu lieu le 23 juin 2021 autour de deux autres conférences prononcées par la Professeure 
Léocadie Lushombo et le Professeur François Yumba Wa Kumwenda. La version finale 
et retravaillée de ces conférences est contenue dans ce volume.

7	 FRANCESCO, Lettre Encyclique Fratelli Tutti, Vaticana, Libreria Editrice, 3 octobre 2020, 
n° 143.



7Editorial

aux autres » ; « Toute personne n’est personne qu’à travers d’autres personnes ».  
Ces formulations ont la particularité de poser la solidarité aux fondements 
de l’anthropologie : il s’agit, en réalité, de « faire humanité ensemble »8.

Que l’on puisse rencontrer des  cultures qui disent la même chose n’em-
pêche pas au muntu de se reconnaitre dans la formulation mise en place 
par sa société particulière. En effet, on parle toujours de quelque part, dans 
une situation donnée. On s’exprime dans une langue particulière, avec des 
images et des symboles du terroir. Au nom de l’universalité de certaines va-
leurs, on ne peut pas se contenter d’adopter seulement la formulation, les 
codes et les images d’un  « autre » groupe, fût-il dominant ou majoritaire. 

Le fait que les valeurs véhiculées par l’anthropologie ubuntu sont éga-
lement affirmées dans d’autres cultures et développées par des auteurs de 
différents horizons montre justement qu’elles relèvent du bon sens. Et le bon 
sens, comme l’a soutenu René Descartes, est la chose la mieux partagée. En 
effet, « il existe des caractéristiques communes que les hommes possèdent et 
développent en lien les uns avec les autres, autant d’éléments qui font que 
chaque homme peut reconnaître les autres hommes comme des semblables 
et se reconnaître comme faisant partie de l’Humanité9 ». 

Se réapproprier ubuntu n’est ni un enfermement dans un ghetto cultu-
rel et épistémologique, ni une revendication idéologique de quelque origi-
nalité. C’est plutôt un chemin à parcourir pour puiser le meilleur qu’il y a 
dans la culture séculaire et le transmettre, par l’éducation et l’exemple, aux 
générations montantes et futures. Aussi les contributeurs à ce numéro s’em-
ploient-ils à confronter la démarche d’ubuntu avec d’autres démarches. C’est 
le cas particulièrement dans les études des Professeurs Félicien Mpuku Laku, 
Joseph Mbayo Mbayo, Ado-Dieumerci Bonyanga Bokele.

Le deuxième questionnement qui a émergé des débats au cours des Jour-
nées scientifiques concerne l’écart manifeste qui existe entre la culture ubun-
tu et la réalité qui domine dans l’Afrique contemporaine et dans les com-
portements aussi bien collectifs qu’individuels. Où est ubuntu lorsque des 
Africains massacrent d’autres Africains qui ne leur ont rien fait, et dont le 
seul crime est d’être là ? Où est l’esprit ubuntu lorsque des gouvernants dé-
tournent à leur seul profit les deniers publics ou musèlent leur peuple, em-
pêchant tout partage d’idées ? Où sont les valeurs d’ubuntu quand la moitié 

8	 Cf. SOULEYMANE BACHIR DIAGNE, Faire humanité ensemble et ensemble habiter la 
terre, dans Présence Africaine, n. 193 (2016), p. 11-19. 

9	 Propos repris dans ce volume par A.-D. BONYANGA BOKELE, Les impératifs moraux de 
« bomoto » comme humanitude, p. 53-75.



8 André KABASELE MUKENGE

de la population est marginalisée et opprimée pour la seule raison qu’elle est 
constituée de femmes ? La Professeure Léocadie Lushombo et le Professeur 
Jean-Claude Mulekya Kinombe se posent ces questions, dans ce volume, et 
voient dans ces paradoxes autant de défis à relever par nos sociétés afri-
caines appelées à se réapproprier la vision du monde fondée sur ubuntu. 

De ce point de vue, ubuntu est un idéal, un projet à concrétiser et à re-
prendre toujours à nouveaux frais. En effet, les valeurs que l’on proclame, 
que l’on enseigne ou que l’on veut transmettre, dans n’importe quelle société 
humaine, ne constituent pas un donné ; elles sont à construire. Ce serait faire 
fausse route de penser le contraire.

On doit convenir d’une chose  : une vision du monde (culture, philoso-
phie) présente ce vers quoi on devrait tendre, l’idéal à poursuivre sans dé-
semparer, les valeurs à construire, à acquérir, à cultiver. Et une valeur n’est 
qu’un principe abstrait. C’est de son appropriation que dépend sa concréti-
sation. Du reste, cette appropriation n’est jamais achevée, elle est toujours à 
reprendre. C’est pour cette raison que certains comportements des hommes 
sont taxés d’inhumains. D’où vient cette inhumanité de l’homme ?  On touche 
là à l’épineuse question du mal, et différentes cultures ont tenté, chacune à sa 
manière, d’en expliquer l’origine à travers mythes, légendes et contes.

L’homme n’agit pas toujours selon ce qu’il sait, ni même conformément 
à ce qu’il a appris. La connaissance du bien n’est guère une garantie pour sa 
réalisation, comme le soutiendrait un certain intellectualisme moral. Beau-
coup de paramètres entrent en ligne de compte dans le passage du connaître 
à l’agir : la volonté, l’engagement, la persévérance, sans compter des impon-
dérables comme l’instrumentalisation, la manipulation, l’égarement, la ré-
bellion, la subversion. Lorsque Saint Paul par exemple dit : « je ne fais pas 
le bien que je veux, et je commets le mal que je ne veux pas » (Rm 7, 19), il 
traduit in concreto ce paradoxe. 

La réalité africaine aujourd’hui ne correspond pas toujours à l’esprit ubun-
tu, elle en est même très éloignée. Est-ce une raison pour nier la force inspi-
ratrice d’une telle philosophie, et son dynamisme mobilisateur ? Il ne semble 
pas.

Comment l’humain (muntu) peut-il devenir inhumain, manquer à ce point 
le bumuntu (bomoto, bwimuntu, ubuntu) ? L’histoire, partout dans le monde, 
en témoigne : l’homme est capable du pire. Mais puisqu’il est aussi capable 
du meilleur, il sied de s’accrocher à ce qui, dans les cultures et les anthropo-



9Editorial

logies, élève et nourrit l’humain ou l’humanitude, pour reprendre le terme 
mis en exergue dans ce volume par le Professeur A. Bonyanga. 

L’une des tâches de la génération présente est de s’approprier la vision 
d’ubuntu,  de se la réapproprier,  de la transmettre, l’enseigner, l’exalter, la 
poser en modèle. C’est pourquoi un autre narratif est nécessaire là où pro-
verbes, pratiques, comportements et attitudes ont véhiculé des «  anti-va-
leurs  » contraires aux valeurs défendues par la philosophie ubuntu. Ce 
nouveau narratif est appelé de tous ses vœux par la Professeure Léocadie 
Lushombo.

Les études rassemblées dans ce volume montrent finalement que la 
culture ubuntu peut irradier tous les domaines de la vie, et que son applica-
tion a inspiré  même des associations informelles  de solidarité participative, 
comme le montre l’essai de Roland Mpia Tamfutu. Sur le plan politique par 
exemple, ubuntu postule et promeut un leadership participatif,  leadership 
de partage et de service. Analogue au leadership incarné par Jésus le Christ 
lorsqu’il disait à ses disciples : « je suis au milieu de vous comme celui qui 
sert » (Lc 22, 27), et qu’il opposait ce type de « gouvernance » à celui des 
« chefs des nations » qui commandent en maîtres et font sentir leur pouvoir 
(cf. Mc 10, 42-44). Cet aspect politique est bien développé dans ce volume par 
les Professeurs Léocadie Lushombo, Bertin Beya Malengu, Félicien Mpuku 
Laku et Grégoire Maloba Kayamba.

Bien plus, comme le soutient Bertin Beya, ubuntu, en tant que force d’un 
humanisme communautaire qui doit nourrir chaque personne et chaque so-
ciété, a pour champ la planète entière. A son avis, cette vision du monde 
pourrait concourir à produire des institutions inclusives, solidaires, en re-
cherche de consensus, de réconciliation et de dialogue.  Notons que ce n’est 
pas le cas aujourd’hui au vu, par exemple, de la composition du Conseil 
de sécurité des Nations Unies dont les membres permanents, jouissant du 
droit de veto, représentent les puissances économiques et militaires, c’est-
à-dire les vainqueurs de jadis, qui continuent à faire la loi sur les vaincus 
d’hier et d’aujourd’hui. Autant d’enjeux mis en relief par la culture ubun-
tu qui montrent l’immensité de la tâche et la longueur du chemin parsemé 
d’embûches que nous devons emprunter pour la construction collective d’un 
futur qui appartient à tous. 

L’intériorisation des principes ubuntu, comme le préconise, dans ce vo-
lume, le Professeur François Yumba Wa Kumwenda, est une voie pour sus-
citer des acteurs renouvelés et capables d’impacter positivement la construc-



10

tion collective d’une humanité réconciliée avec elle-même, et vivant en 
harmonie avec les autres, la nature et la transcendance.  

Une Exposition d’art organisée du 26 novembre 2021 au 20 mars 2022, au 
Palais de Tokyo, à Paris, a pour thème : « Ubuntu, un rêve lucide ». Ce titre 
rejoint ce qui est ici développé : faire humanité ensemble ne peut relever que 
d’un rêve. Le défi lancé à l’homme, aux humains,  c’est de transformer ce rêve 
en réalité.

André KABASELE MUKENGE


