
Cahiers
des Religions
Africaines
Nouvelle série. Volume 5, n. 9 (juin 2024)

Dialogue interreligieux en Afrique

presses de l’universite catholique du congo

Joseph MBAYO MBAYO, Bumuntu ou l’humain dans la relationalité, p. 31-56.

https://doi.org/10.61496/EWGS6024



31

Bumuntu ou l’humain dans la relationalité
Joseph MBAYO MBAYO 

Professeur à l’U.C.C. et à l’Université de Lomami

Résumé - Cette étude se propose d’établir que  le bumuntu c’est l’humain dans 
la relationalité dans la mesure où celle-ci est constitutive de l’être humain. Cette 
relationalité se réalise selon une dialectique de la relationalité positive-valorisante 
et de la relationalité négative-dévalorisante. La primauté de la relationalité autorise 
de la situer au commencement et à la fin de l’être-homme d’une part, et d’accorder 
la primauté aux biens relationnels par rapport aux autres biens, notamment les 
biens économiques, d’autre part. Les biens relationnels étant faits de relations, 
leur jouissance exige la réciprocité. Partant de la perspective afrocentrique selon 
le bumuntu, il y a lieu de dégager certaines convergences croisées avec la tradition 
occidentale.

Mots-clés : Bumuntu, relationalité, cogito relationnel, intelligence relationnelle du 
soi, biens relationnels, réciprocité.

Summary - This study proposes to establish that bumuntu is the human in 
relationality, insofar as relationality is constitutive of the human being. This 
relationality is realized through a dialectic of positive-valuing relationality and 
negative-devaluing relationality. The primacy of relationality allows us to situate it 
at the beginning and end of the human being, on the one hand, and to give primacy 
to relational goods over other goods, notably economic goods, on the other. As 
relational goods are made up of relationships, their enjoyment requires reciprocity. 
Based on the Afrocentric perspective of bumuntu, some cross-convergences with the 
Western tradition can be identified.

Keywords: Bumuntu, relationality, relational cogito, relational intelligence of the 
self, relational goods, reciprocity.

Introduction
Le paradigme bumuntu ou ubuntu que nous proposons consiste à dire 

qu’il existe une théorie qui tient en un axiome de base qu’on peut formuler 
de différentes façons : « Je suis parce que tu es » ; « Je suis parce que nous 
sommes » ; « Je suis ce que je suis grâce à ce que nous sommes tous » ; « Toute 
personne n’est une personne qu’à travers d’autres personnes »1. 

1	 J. MBAYO MBAYO, Le principe bumuntu, dans Cahiers des Religions Africaines, Nouvelle 
série, vol. 2, n. 4 (décembre 2021), p. 29-51.



32 Joseph MBAYO MBAYO

Cet axiome de base détermine l’identité individuelle et collective du 
muntu. Cette théorie bumuntu est en même temps une praxis bumuntu, 
autrement dit une attitude, un comportement, une culture, une façon 
renouvelée de l’agir individuel et collectif qui engage à mener une vie 
excellente, digne, exemplaire et imitable ; vie enracinée dans la compassion 
et la sollicitude pour l’émergence d’une société fondée sur la solidarité et 
la mutualisation.  Le fondement d’une telle théorie et d’une telle praxis 
tient à la nécessité de considérer les humains comme des êtres relationnels, 
vulnérables, dépendants et interdépendants. Je ne peux être ou vouloir être 
en supprimant l’autre. Je suis parce que l’autre est et me permet d’être et de 
me réaliser, et ensemble nous sommes et nous nous réalisons. 

Cette étude se propose d’établir que  le bumuntu c’est l’humain dans la 
relationalité dans la mesure où celle-ci est constitutive de l’être humain. 
L’humain se réalise selon une dialectique de la relationalité positive-
valorisante des relations entre les hommes et de la relationalité négative-
dévalorisante des relations entre les hommes. Partant de la perspective 
afrocentrique de la relationalité selon le bumuntu (1), il y a lieu de dégager 
certaines convergences avec la tradition occidentale sur la relationalité (2).

1. L’humain dans la relationalité 

1.1. La primauté de la relationalité
Le bumuntu ou l’ubuntu, c’est la primauté de l’humain et de la relationalité 

ou mieux c’est l’humain dans la relationalité. Autrement dit, l’homme est 
constitué des relations et s’accomplit grâce à elles. Il y a lieu d’affirmer qu’au 
commencement était la relationalité. 

Ce qui veut dire que la relationalité est structurelle de la vie de l’homme 
qui ne peut pas trouver son bien ailleurs que dans la relation avec autrui. 
« Toute vie humaine commence en relation, et c’est par les relations qu’un 
individu humain émerge »2. Considérer que l’homme est essentiellement 
relationnel remet en question la conception individualiste et égocentrique 
de l’être humain. 

L’éthique africaine de l’ubuntu peut contribuer de manière importante à 
une nouvelle connaissance de l’homme. Parce que l’ubuntu est fondé sur une 
vision du monde relationnelle, son apport principal consiste à affirmer qu’en 
tant qu’êtres humains, nous dépendons d’autrui pour atteindre un bien-être 

2	 N. NODDINGS, The caring relation in teaching, dans Oxford Review of Education, XXXVIII-6 
(Dec. 2012), p. 771.



33Bumuntu ou l’humain dans la relationalité

optimal. Plus d’un chercheur a maintes fois observé que c’est dans la réalité 
de notre dépendance et interdépendance mutuelle que nous accédons à 
la plénitude de notre humanité. En conséquence, la définition de l’ubuntu 
comme facteur humanisant rejoint l’idée que l’humanité est la condition 
existentielle préalable de notre lien avec nos semblables3. 

Par la primauté qu’il accorde au relationnel, l’éthique de l’ubuntu peut 
constituer un véritable tournant dans la façon de concevoir l’homme 
et de donner sens à son existence, une existence qui se passe dans la 
tridimensionnalité temporelle. 

Notre humanité passe par la médiation d’autres facteurs plus directs dans 
notre vie. Ceux-ci nous permettent d’exister à l’intérieur d’un état permanent 
de symbiose avec les autres dans le passé, le présent et l’avenir. Je peux 
illustrer ceci en affirmant que ceux qui ont vécu dans le passé ont rendu mon 
existence actuelle possible et qu’à mon tour j’influencerai l’avenir quand je 
rejoindrai mes ancêtres dans la mort. Cette façon de concevoir l’existence 
humaine est au cœur de l’éthique de l’ubuntu4.

Par le primat qu’il accorde à l’humain et à la relationalité, la vie 
excellente et digne prônée par le bumuntu se passe dans la solidarité avec 
les autres et nécessite la mutualisation des forces et des risques comme 
meilleure stratégie pour sa consolidation.  La solidarité et la mutualisation 
dans leur gémellité concourent à l’instauration d’une société axée sur la 
réciprocité, l’union, l’interdépendance et l’égalité comme antidotes de la 
non-réciprocité, la désunion, l’isolement et les inégalités. Parce qu’un « être 
humain n’existe qu’en fonction des autres êtres humains, l’ubuntu signifie à 
la fois interdépendance, partage, solidarité »5. Pour Desmond Tutu, « notre 
humanité est indissociable de celle des autres. Un être humain isolé, solitaire, 
est véritablement une contradiction dans les termes »6. L’ubuntu se fonde sur 
l’essence sociale de l’individu, privilégiant le bien commun et le respect de 
l’humanité de l’autre. L’ubuntu exprime l’idée d’une incitation réciproque, 
d’un partage qui construit réciproquement les êtres. Il faut marteler que « 
ubuntu est une éthique de la relation. Traduit par : « je suis parce que nous 
sommes  »,  ubuntu  pose l’importance première de la relation. Il oblige à 
reconnaître l’humanité des autres et à se comporter humainement avec eux 
(…). 

3	 F. MUNYARADZI MUROVE, L'ubuntu, dans Diogène, n. 235-236 (2011/3), p. 45.
4	 F. MUNYARADZI MUROVE, L'ubuntu, p. 46.
5	 D.TUTU, Il n’y a pas d’avenir sans pardon, Paris, Albin Michel, 2000, p. 38.  
6	 D.TUTU, Dieu fait un rêve. Une vision d’espérance pour notre temps, Ottawa, Novalis/

Desclée de Brouwer, 2008, p. 35-36.



34 Joseph MBAYO MBAYO

C’est la relation qui nous fait être et qui constitue le monde »7. Affirmer 
la primauté de la relationalité, c’est en même temps affirmer la primauté des 
biens relationnels sur les autres biens, notamment les biens économiques. 
Les Songye martèlent que sha bantu mmukile sha bintu (‘‘celui qui a ou est avec 
les hommes dépasse celui qui a les biens’’). Autrement dit, bantu mbakile 
bintu, ‘‘les hommes dépassent ou surpassent les choses (biens, richesses)’’. 
Les relations humaines comptent ou valent plus que les biens matériels ou 
les richesses. Les biens matériels ou les richesses ne trouvent leur véritable 
finalité que si elles s’enracinent dans la relationalité, la nourrissent et 
l’affermissent. Comme nous le rappelle le Pape François en puisant dans 
notre tradition  : Bintu bantu  : la vraie richesse, ce sont les personnes et les 
bonnes relations entre elles8. La primauté de l’humain et de la relationalité 
soustrait les relations humaines de la logique mercantiliste, génératrice de la 
concurrence et de la compétition, pour les inscrire dans la logique du don, 
génératrice de la compassion et de la sollicitude pour l’excellence et la dignité 
de la vie dans la solidarité et la mutualisation avec les autres.

1.2. Le cogito relationnel
Il convient d’insister : Les hommes sont constitués et faits de relations. Il y a 

avant tout la relationalité constitutive du corps qui fait que « nous sommes 
d’emblée livrés à autrui ; c’est bien avant l’individuation elle-même, et en vertu 
des exigences du corps, que nous sommes livrés à un ensemble d’autres êtres 
originaires »9. La reconnaissance de l’être relationnel de l’homme permet de 
corriger l’abstraction à l’origine de l’idée du sujet souverain dans la mesure où 
la relationalité viendrait briser le noyau qu’est le sujet en l’ouvrant à l’altérité 
d’autrui et à celle de son environnement. Le sujet qui est à la fois autonome 
et vulnérable est toujours déjà parti pris d’une configuration relationnelle 
plus complexe. Il est «  un sujet autonome relationnellement constitué  ». 
La relationalité est ainsi un facteur essentiel qui permet la construction de 
l’individualité et de l’autonomie propres à l’être humain. 

7	 J.-P. SAGADOU, Ubuntu et synodalité : deux paradigmes convergents (II), dans La Croix 
Africa. Le site de l’actualité religieuse, disponible sur https://africa.la-croix.com › Afrique. 

8	 Voyage apostolique du Pape François en République Démocratique du Congo. Homélie, 
discours et témoignages, Kinshasa, Paulines, 2023, p. 21. Discours du Pape lors de 
la Rencontre avec les Autorités, les Représentants de la société civile et le Corps 
Diplomatique au Jardin du Palais de la Nation, mardi 31 janvier 2023.

9	 J. BUTLER, Vie précaire. Les Pouvoirs du deuil et de la violence après le 11 septembre 
2001, Paris, Éditions Amsterdam, 2005, p. 58.



35Bumuntu ou l’humain dans la relationalité

La subjectivité ne s’affirme et ne singularise que dans la relation avec 
les autres. C’est pourquoi Henry Maurier estime que le subjectivisme 
africain est différent du subjectivisme occidental. Celui-ci se développe 
dans une optique individualiste et objective, voit le sujet comme le centre 
auto-suffisant, autonome, une conscience, une liberté, une personnalité, 
compétitive, devant s’affirmer, se conquérir, et dans et par l’indépendance 
assumée. Le subjectivisme africain aura une saveur toute différente parce 
qu’il se développe dans une ambiance relationnelle ; le sujet s’affirme non pas 
en s’isolant, en s’affirmant par soi et pour soi, mais en cultivant les relations 
aux autres, en échangeant sans cesse avec les autres10.

On l’aura compris, « sans être optionnel, la relationalité s’impose dans la 
coexistence sociale »11, ce qui autorise de soutenir non seulement la primauté 
de la relationalité, mais aussi, sur base de cette relationalité,  l’indépassabilité 
ou l’incontournabilité de la relationalité. Le sage songye a raison de dire  : 
« on peut sauter ou enjamber les arbres et non les hommes » (abasambuka 
mici, ta basambuka bantu) ; « les montagnes ne se rencontrent jamais, mais les 
hommes se rencontrent » (myengye ta ifumankana, anka bantu abafumankana). 
Dans ce sens, l’être-avec-les-autres vaut plus que l’avoir-avec-les choses  ; 
l’être-avec-les-autres est indépassable ou incontournable par rapport à 
l’être-avec-les-choses ou l’être-auprès-des-choses. Comme le notent Some 
et Bonané, l’identité africaine se fonde sur l’être en relation avec les autres. 
Cela est d’autant plus vrai que c’est dans le groupe que l’Africain s’épanouit 
le plus et non dans une vie solitaire, un individualisme qui renferme l’être 
au-dedans de lui-même (…). « Le ‘je‘ se découvre lui-même dans l’allocution 
à un ‘’tu’’. Il s’identifie comme sujet, il prend conscience de lui-même par et 
dans sa relation à l’autre. Le rapport à l’autre précède l’expérience du moi. 
C’est en reconnaissant l’existence de l’autre que j’accède à la conscience du 
moi ». Cette interaction entre les hommes permet à chaque être de s’identifier 
et de connaître l’autre en l’acceptant tel qu’il est12.

Il y a lieu de soutenir l’idée d’un cogito relationnel caractéristique de tout 
être humain qui l’identifie avant qu’il ne soit un cogito rationnel. Ce qui est 
différent de la philosophie héritée de Descartes. 

10	 H. MAURIER, Avons-nous une philosophie africaine ?, dans RCA, XXV/4 (Juillet 1970), 
p. 374-375.

11	 A. IMONDA ILOKO, Appel à l’union sacrée de la nation du Président Félix Antoine 
Tshisekedi Tshilombo au regard des acquis du droit coutumier congolais, dans Annales 
juridiques africaines, Nouvelle Série, vol. I, n. 1 (janvier 2023), p. 51.

12	 A. M. SOME/SOMDA et R. P. BONANE, Ubuntu : philosophie humaniste dans le contexte 
africain, dans Le Faso.net. L’actualité du Burkina sur Internet, disponible sur https://
lefaso.net 



36 Joseph MBAYO MBAYO

Depuis Descartes, l’individu se révèle à lui-même par le seul fait de son 
existence, de sa conscience, de son acte de penser, selon le canonique Cogito 
ergo sum, « je pense donc je suis ».  La perspective offerte par la philosophie 
ubuntu change totalement le modèle d’identification de l’individu et de prise 
en charge de sa conscience. « Nul n’existe de façon exclusive en tant que tel, 
l’individu a besoin de la reconnaissance de l’autre pour exister et vice-versa. 
Une conception presque d’école de l’individu social, de l’individu politique 
qui vient au monde, pour lui et par les autres, par les autres et pour lui »13. De 
ce point de vue, « Ubuntu préfère un individu qui se définit comme un « être-
avec » compris comme expression de la socialité. Selon la belle formule de 
John S. Pobee, le cogito africain se décline en cognatus ergo sum , ce qui signifie 
que « je suis lié par le sang, donc je suis » (...). Là où Descartes dit « je pense, 
donc je suis », l’Africain, animé par ubuntu, dira : « Je pense que je suis en 
relation, donc je le suis »14. 

Pour marquer davantage la rupture avec le cogito cartésien, mieux vaut 
dire : « Je suis en relation, donc je suis » ou « Nous échangeons, donc nous 
sommes  »15. Il ne s’agit pas ici d’opposer relationalité et rationalité, mais 
d’affirmer leur relation dialectique. La relationalité précède et accompagne 
la rationalité  : avant de dire «  je pense », le je existe et vit avec les autres 
qui l’éveillent à lui-même et à penser. Non seulement la rationalité s’éveille 
par et grâce à la relationalité, mais aussi et surtout elle se renforce par et 
grâce à la relationalité dans la mesure où elle est penser par soi et penser 
grâce à l’apport des autres. Sur ce point, Gilbert Gérard a raison de soutenir 
que penser par soi-même ne signifie nullement pour nous que la pensée se 
replie et se boucle sur elle-même dans le refus de toute altérité véritable. Au 
contraire, s’il est vrai que la pensée ne s’exerce pleinement que dans le débat 
et le dialogue, qu’elle y a son site par excellence, cela veut dire alors qu’elle 
ne s’exerce authentiquement qu’avec l’autre, dans la confrontation sans cesse 
reconduite avec lui. Sans l’autre, la pensée ne peut rien, de sorte que penser 
par soi-même ne peut au bout du compte signifier que penser avec l’autre, 
dans l’ouverture, la différence et le risque16.

13	 A. MBANDI ESONGI, Les interactions dialogales dans le procès de constitution des 
cultures philosophiques, dans H. VINCENT et L. MFOUAKOUET (dir.),  Culture du 
dialogue, identités et passage des frontières, Paris, Éditions des archives contemporaines, 
2011, p. 28.

14	 J.-P. SAGADOU, Ubuntu: la pensée et la représentation de soi, dans Réseau Philosophique 
de l’Interculturel, n. 23 (avril 2020), p. 21.  

15	 A. HAESLER, Les quatre moments de la relation humaine. Pour une sociologie de 
l'échange, p. 49, PDF disponible sur www.academia.edu

16	 G. GERARD, Métaphysique chrétienne ? Une introduction à la métaphysique, dans RPL, 
n. 3 (août 2001), p. 475.



37Bumuntu ou l’humain dans la relationalité

La médiation de l’autre soi-même, c’est-à-dire la rencontre d’une autre 
subjectivité, dans la mesure où on en tire le meilleur parti, nous permet de 
nous éveiller à nous-mêmes comme sujets17. Comme le dit avec pertinence 
Michel Maffesoli, « je n’existe que par rapport à l’autre, qu’en relation avec 
l’autre, que sous le regard de l’autre »18. C’est cette primauté de la relationalité 
qui s’affirme avec l’ubuntu  : « L’efficacité de l’ubuntu vient de la primauté 
qu’il accorde à la rationalité relationnelle »19. 

Comme chez Fichte et Hegel, on dirait que « la constitution de la subjectivité 
est intersubjective, que l’individuation s’effectue par socialisation, que chacun 
n’est pour soi qu’en tant qu’il est pour et par les autres  »20. C’est dans la 
reconnaissance que le soi prend une pleine valeur, c’est dans la relation qu’il 
fonde sa consistance. La reconnaissance au sens hégélien signifie à la fois 
connaître l’identité et accorder de la valeur à quelqu’un. Ce sont les deux 
éléments qui informent le rapport à autrui, la relation intersubjective. Cette 
conception de la reconnaissance, développée par Fichte et Hegel, est à la fois 
« relationnelle (en ce qu’elle se réfère aux relations de reconnaissance par les 
individus) et évaluative (au sens où reconnaître signifie reconnaître la valeur 
d’une personne ou de ses actes) ». La reconnaissance engage un processus 
qui fait passer de la rationalité à la relationalité »21. 

La relationalité, tout en étant avant tout de l’ordre de l’affection, du 
senti, du vécu, n’est pas arbitraire ni irrationnelle. Elle s’inscrit dans l’ordre 
naturel qui est lui-même rationnel. Elle peut se justifier rationnellement 
et s’opérationnaliser rationnellement. De ce point de vue, le muntu se 
rationalise dans la relationalité et se relationnise dans la rationalité. Par la 
relationalité, il s’humanise, l’humanisation comprenant l’individualisation 
et la socialisation qui passent par les affections/ émotions et la rationalité. 

17	 C. NGWEY NGOND’a NDENGE, Le concept de solidarité: fondements anthropologiques 
et épistémologiques, dans Le procès de la solidarité. Actes des Journées philosophiques 
de Canisius avril 2001, Kinshasa, Loyola, 2001, p. 12.

18	 M. MAFFESOLI, La transfiguration du politique. La tribalisation du monde, Paris, Grasset 
et Fasquelle, 1992, p. 203. Et de renchérir  : «  l’humain n’est tel que dans la mise en 
relation, la reliance, des choses (sens, cultures, modes de vivre) les plus diverses, reliance 
qui est bien une sorte de mort à soi permettant de naître à l’autre » (p. 183). Le primat 
de la relationnalité bouscule des attitudes de pensées philosophique et sociologique qui 
envisageaient la subjectivité comme une entité suffisante et solitaire (p. 189-190). 

19	 F. MUNYARADZI MUROVE, L'ubuntu, p. 45. 
20	 F. FISCHBACH, Fichte et Hegel. La reconnaissance, Paris, PUF, 1999, p. 15. Dans 

Fondement du droit naturel, Fichte pose la déduction de l’intersubjectivité comme 
condition de possibilité de la subjectivité (§ 1-4).

21	 Éthique et politique de la reconnaissance, disponible sur https://chairevaleursdusoin.
univ-lyon3.fr. Consulté le 23 février 2024.



38 Joseph MBAYO MBAYO

La relationalité humanise le muntu, elle le précède, l’insère dans la 
communauté et l’accompagne durant toute sa vie terrestre et dans la vie de 
l’au-delà. La rationalité permet au muntu de comprendre sa relationalité, de 
l’élargir et de l’opérationnaliser dans les différentes facettes pour un bien et 
un mieux vivre-ensemble. 

1.3. La relationalité dans la solidarité
Nelson Mandela expliquait que l’ubuntu exprime la fraternité impliquant 

la pratique de la compassion et l’ouverture de l’esprit. L’ubuntu s’oppose 
au narcissisme et à l’individualisme. L’ubuntu «  renvoie au sentiment 
d’appartenance à la communauté des hommes, d’unicité de la nature humaine 
dans une perspective de coopération et de partage. Il s’agit d’une philosophie 
fondée sur l’altérité, le consensus, la réconciliation et le dialogue »22.

Le bumuntu ou l’ubuntu n’est pas seulement un art ou un mode d’être, de 
vivre, de penser et d’agir selon l’éthique, il est aussi et surtout une manière 
de vivre-ensemble dans la solidarité. ‘‘Vivre en tenant compte des autres, 
vivre avec ses semblables et vivre par leur apport au bien-être devraient 
constituer la fondation même de la solidarité (…). Ubuntu, cette solidarité 
active et agissante, rend possible une vie communautaire plus humaine’’23. 
La solidarité exprime et structure les relations interpersonnelles et 
communautaires. Elle se présente comme un principe structurant de 
l’organisation sociale et comme condition de sa pérennité, en rendant 
notamment possible l’expression du sentiment d’appartenance à un 
collectif. La solidarité est le principe qui cimente le lien social parce 
qu’elle est solide et solidifie les rapports entre les membres d’une 
famille, d’un clan, d’une communauté. La solidarité n’est pas une 
rustine et facultative. C’est la condition d’existence de la société. Sans 
elle, la société s’autodétruit, se liquéfie.

À vrai dire, la solidarité engage les membres d’une famille, d’un clan, 
d’une communauté de prendre soin les uns des autres ou de se prendre 
mutuellement en charge, de veiller les uns sur les autres ou d’être attentif 
les uns aux autres, de partager entre eux les biens, les services et les 
responsabilités, de se protéger ou se sécuriser mutuellement, de se venir en 
aide ou de s’assister mutuellement. 

22	 A. Z. TAMEKAMTA, La palabre et les mécanismes connexes Contribution à l’enracinement 
de la paix dans l’Afrique actuelle, dans NDR, n. 54 (novembre 2020). Cf. J.-P. SAGADOU, 
Ubuntu : la pensée et la représentation de soi, p. 20.

23	 A. M. SOME/SOMDA et R. P. BONANE, Ubuntu, https://lefaso.net  › Recherches et 
innovations. Consulté le 29 mars 2023.



39Bumuntu ou l’humain dans la relationalité

Ce qui atteste que  la solidarité est une obligation sociale d’entraide basée 
sur la réciprocité ou mieux  un « sentiment de responsabilité et de dépendance 
réciproque au sein d’un groupe de personnes qui sont moralement obligées 
les unes par rapport aux autres  »24. Nous sommes dans un registre où 
l’individu est enjoint d’être solidaire pour mieux affirmer son individualité. 
La solidarité est une dimension essentielle de l’individualité en tant qu’elle 
s’affirme dans la socialité avec les autres.

Parce que la solidarité africaine trouve son fondement dans le sens de la 
communauté que tout muntu est censé avoir, elle peut être perçue comme une 
solidarité-membralité. Le muntu, comme le note Kaumba Lufunda Samajiku 
commentant Placide Tempels, ne peut pas être solitaire ; il est inséré dans un 
réseau de relations, en tant que membre lié à d’autres membres. Ce statut a 
été dénommé « membralité » par les disciples de Tempels. L’insistance porte 
sur le lien qui unit le muntu aux autres afin de faire ressortir la relation à la 
famille, au clan, à la tribu25. La notion de membralité résume avec pertinence 
ce qu’est la solidarité africaine, ce qui la fonde et la justifie. La membralité 
elle-même est avant tout relationalité. La relationalité définit le muntu, 
l’identifie, le constitue.

Le muntu étant un être relationnel, avant de s’appartenir, appartient à 
la membralité qui est relationalité et par conséquent solidarité. Comme le 
rappelle avec insistance Tshiamalenga Ntumba, le muntu ne s’appartient pas, 
il ne relève pas de soi-même. Il appartient à Bende qui lui-même appartient 
à Dieu26. 

	 «  Du fait de la membralité, le muntu, qui est au centre du réseau des 
relations entre tous les êtres de l’univers, tire à la fois sa force, sa puissance 
et sa vulnérabilité de cette position » 27. 

La membralité est à la fois le lieu de l’accomplissement du muntu et le 
lieu de sa vulnérabilité. L’accomplissement de l’homme ne peut se faire 
que dans la solidarité avec les autres qui le renforcent et le complètent, et la 
vulnérabilité de l’homme inhérente à sa finitude ne peut être restaurée que 
par la solidarité en mobilisant la qualité d’ubuntu pour fonder un processus 

24	 Définition : Solidarité, dans La Toupie https://www.toupie.org › Dictionnaire › Solidarité.
25	 O. BIMWENYI-KWESHI, Le muntu à la lumière de sa croyance dans l’au-delà, dans 

Cahiers des Religions Africaines, Vol. 2, n. 3 (juin 1968), p. 86.
26	 TSHIAMALENGA NTUMBA, La vision ntu de l’homme. Essai de philosophie linguistique 

et anthropologique, dans A.-J. SMET, Philosophie Africaine. Textes choisis I, Kinshasa, 
Presses universitaires du Zaïre, 1975, p. 166-167.

27	 KAUMBA LUFUNDA SAMAJIKU, Comprendre Ubuntu. R.P. Placide Tempels et Mgr 
Desmond Tutu sur une toile d’araignée, Paris, L’Harmattan, 2020, p. 29.



40 Joseph MBAYO MBAYO

de restauration et de réparation des liens entre les hommes vivant dans une 
société qui soit juste pour tous, aussi bien pour les victimes que pour les 
bourreaux28. 

La solidarité africaine se fonde sur la prise de conscience des individus 
de leur incomplétude et du danger de fragilisation qui les menace chaque 
fois qu’ils cherchent à se dissocier des autres. Conscient de l’incapacité à se 
suffire à lui-même, l’homme, vivant dans une communauté, serait enclin à la 
participation, au partage et à la réciprocité. Il ferait ainsi preuve de solidarité 
par ses prestations matérielles et immatérielles29.  

Ce n’est que dans la relation, rendue possible par la rencontre, qu’apparaît 
la vraie vie. L’être-avec-les-autres est constitutif de l’être de l’homme. Il y a 
lieu de dire que « l’homme naît nous et pas seulement moi » (Sotigi Penda 
Mori Sidibé)30. Seydou Badian Kouyaté, dans Sous l’orage, écrit  : «  l’homme 
n’est rien sans les hommes ; il vient dans leurs mains et s’en va dans leurs mains »31. 
Ainsi le vivre-ensemble apparaît comme une donnée première de toute 
existence car aucun être humain ne peut s’éveiller à la conscience de soi sans 
la médiation de l’altérité. Dans la membralité, non seulement le muntu se 
définit, s’identifie, se constitue, se singularise, mais aussi, surtout et toujours 
déjà, se solidarise avec les autres membres de la communauté. 

Le muntu est un nœud de relations et c’est la relation qui donne sens à 
la personnalité, en déterminant l’articulation individu-société, moi-autrui. 
La membralité traduit l’identité de l’homme comme un être-relationnel, car 
la définition par la relation, par l’autre, l’emporte sur la définition par soi-
même (…). L’autre étant aussi « membralité », les relations interpersonnelles 
s’imposent comme invitation permanente à la solidarité. Le but de la solidarité 
étant évidemment de réduire la vulnérabilité de l’homme32. Les Bantu vivent 
en interdépendance et en interaction ontique vis-à-vis des autres ; ils vivent 
les uns pour les autres, et cela jusque dans les relations qui unissent les 
vivants aux morts. La communauté africaine est une communauté solidaire 
dans laquelle les membres vivent en dépendance et au profit des uns et des 
autres. 

28	 KAUMBA LUFUNDA SAMAJIKU, Comprendre Ubuntu, p. 29.
29	 MABIALA MANTUBA, Solidarité et culture africaine, dans Le procès de la solidarité, p. 

33. Cf. B. TSHUNGU, La solidarité africaine à l’épreuve du temps, dans Église-famille, 
Église fraternité. Perspectives post-synodales. Actes de la XXe Semaine Théologique de 
Kinshasa, Kinshasa, FCK, 1997, p. 75-81.

30	 Cf. J. KI-ZERBO (dir.), Éduquer ou périr, Paris, L’Harmattan, 1990, p. 115.
31	 SEYDOU BADIAN KOUYATE, Sous l’orage suivi de la Mort de Chaka, Paris, Présence 

Africaine, 1972, p. 22. 
32	 KAUMBA LUFUNDA SAMAJIKU, Comprendre Ubuntu, p. 28.



41Bumuntu ou l’humain dans la relationalité

Toute tentative de dérobade de ce circuit vital ou mieux de désolidarisation 
serait un vouloir-cesser-de-vivre33. 

2.	 Les convergences avec la tradition occidentale  
sur la relationalité

À partir cette conception afrocentrique du bumuntu qui met l’accent 
sur le primat de la relationalité, il y a lieu de trouver des convergences 
dans la pensée occidentale en convoquant l’approche philosophique de la 
relationalité.

2.1. L’approche philosophique de la relationalité
Dans la tradition occidentale, plusieurs philosophes ont cherché à 

développer une intelligence relationnelle du soi qui s’est imposée à la pensée 
dès lors que le sujet cesse de jouer le rôle d’un absolu. 

	 «  La conception relationnelle du soi qui se développe à partir d’une 
réappropriation philosophique de la tradition judéo-chrétienne permet de 
formuler une opposition systématique à toute absolutisation du soi, c’est- 
à-dire à toute autoposition de soi antérieure à toute relation »34. 

On trouve l’émergence de cette intelligence du soi dans les œuvres de 
S. Kierkegaard, Martin Buber, Emmanuel Levinas, Jean-Luc Marion et Paul 
Ricoeur.

2.1.1. L’intelligence relationnelle du soi
La pensée de Kierkegaard ouvre la voie d’une conception relationnelle 

du soi et nous invite à penser un soi qui se définit radicalement à travers 
ses relations existentielles, et plus particulièrement à travers son rapport 
existentiel à Dieu, lequel est un rapport de dépendance. La philosophie 
existentielle de Kierkegaard, qui s’inscrit dans une parfaite continuité avec 
l’héritage judéo-chrétien, propose une définition du soi en rupture avec la 
tradition moderne de la philosophie réflexive qui pense le soi comme retour 
sur soi. Dans le Traité du désespoir, il explicite que le soi qu’il décrit n’est pas 
que rapport à soi, retour réflexif sur lui- même, mais il est un rapport entre 
des termes opposés : le fini et l’infini, le temporel et l’éternel, la liberté et la 
nécessité35. 

33	 MABIALA MANTUBA, Solidarité et culture africaine, p. 33. Cf. V. MULAGO, Un visage 
africain du christianisme. L’union vitale bantu face à l’unité ecclésiale, p. 113. 

34	 M.-A. VALLEE, Penser le soi : relations, appartenances et capacités, dans Philosophiques, 
41/2 (2014), p. 312.

35	 S. KIERKEGAARD, Miettes philosophiques suivi de Le concept de l’angoisse et Traité du 



42 Joseph MBAYO MBAYO

Dans le devenir de son existence, le soi est une synthèse entre ces termes, 
mais il n’existe comme un soi que si « le rapport se rapporte à lui- même »36. 
Ce rapport du soi à soi peut être posé par lui- même (c’est la possibilité d’une 
autoposition de soi, qui est la voie empruntée par les philosophies modernes 
du sujet, voie jugée illusoire et désespérée par Kierkegaard) ou par un autre 
que soi (voie envisagée par Kierkegaard). Pour lui, « un tel rapport ainsi 
dérivé ou posé est le soi de l’homme : c’est un rapport qui se rapporte à lui- 
même et, ce faisant, à un autre »37. Le rapport à soi implique la relation à un 
autre car il a été posé par un autre que soi et il se trouve dans une situation de 
dépendance par rapport à celui qui a institué le rapport et, par suite, dans « 
l’incapacité […] d’atteindre par ses seules forces à l’équilibre et au repos »38. Ce 
qui entraîne le désespoir qui habiterait l’homme en raison d’une discordance 
interne dans le rapport qui se rapporte à lui- même. D’où le déchirement du 
soi entre le fini et l’infini, le possible et la nécessité, le temporel et l’éternel. 
Le soi ne doit pas céder au désespoir-faiblesse, qui consiste à ne pas vouloir 
être soi ; il doit plutôt assumer le désespoir-défi, lié à la volonté d’être soi- 
même. Le soi passe par différents degrés de conscience de soi, qui sont autant 
d’approfondissements du désespoir passant du refus à la volonté d’être soi 
afin de déboucher sur la figure du « soi infini », à savoir une conscience 
de soi dans laquelle le soi, qui veut intensément être lui- même, cherche à 
s’absolutiser. Cette absolutisation de soi est une forme extrême du désespoir 
à laquelle il faut opposer la figure du soi face à la puissance qui l’a posé, 
autrement dit celle de l’homme devant Dieu : le « soi théologique ».

Ce n’est qu’à partir de cette relation à Dieu que deviennent vraiment 
signifiantes les notions de péché et de foi. Le pécheur représente la forme la 
plus désespérée du soi, mais en même temps il est au plus près de la forme 
la plus haute du soi : celle de l’individu isolé devant Dieu, le soi en face du 
Christ, qui se confronte au scandale de la foi. Ainsi, le soi qui passe à travers 
l’épreuve du désespoir pour remonter à cet autre qui le pose découvre 
ultimement, dans la relation à cet autre, la véritable possibilité de sortir du 
désespoir en affrontant l’injonction à choisir la foi contre le péché. Sortir du 
désespoir, c’est, pour le soi, assumer pleinement dans la foi sa dimension 
relationnelle qui relie en permanence son existence à Dieu39.

désespoir, Paris, Gallimard, 1990, p. 351.
36	 S. KIERKEGAARD, Miettes philosophiques, p. 351.
37	 S. KIERKEGAARD, Miettes philosophiques, p. 352.
38	 S. KIERKEGAARD, Miettes philosophiques, p. 352.
39	 M.-A. VALLEE, Penser le soi, p. 300-301. 



43Bumuntu ou l’humain dans la relationalité

2.1.2. Au commencement est la relation 
Dans la continuité de cette intelligence relationnelle du soi pensée par 

Kierkegaard, on trouve chez Buber la même volonté de rompre avec les 
conceptions modernes de la subjectivité pour penser un soi en relation à 
Dieu. Dans son maître-livre Je et Tu, le point culminant de la pensée de Buber 
est bien cette idée d’un Je se constituant et se définissant à partir de sa relation 
au Tu éternel, c’est- à-dire à Dieu ou à l’absolu. Pour Buber, le “devenir un 
Individu” de Kierkegaard a pour but non pas la “vraie vie”, mais l’entrée 
dans une relation. Tout en s’inscrivant dans la continuité de Kierkegaard, 
la pensée de Buber sur la relation Je-Tu ne se réduit pas à la conception du 
Je devant le Tu éternel. Aussi Buber reproche-t-il à Kierkegaard d’opposer 
cette relation à Dieu aux autres relations que le soi entretient avec le monde 
et avec autrui. Au contraire, soutient Buber, l’amour du soi pour Dieu est 
amour de tout ce qu’il a créé. Au cœur du Je et Tu, il y a un effort pour 
retrouver l’essentialité des relations au monde et à autrui comme autant de 
voies menant à la relation à Dieu40.

Buber se focalise sur la distinction entre deux formes de relation  : la 
distinction entre les « mots- principes » Je- Tu (Ich- Du) et Je- Cela (Ich- Es). 
De cette distinction découlent deux attitudes possibles de l’homme face à la 
nature, à un être humain ou à des « essences spirituelles » (c’est- à-dire les 
œuvres de l’esprit). 

La relation Je-Tu désigne un rapport non objectivant du Je à la présence 
d’une singularité dans son altérité et dans son intégralité. Ce type de 
relation renvoie à une réciprocité et à un dialogue entre les termes de la 
relation. Par opposition, la relation Je-Cela implique ou bien une distance 
objectivante, séparant radicalement le sujet (Je) de son objet (Cela), ou bien 
une forme plus instrumentale de rapports où ce qui se présente à nous se 
voit instrumentalisé. Dans ce contexte, l’homme aborde toute chose soit en 
qualité d’observateur distant et impartial, soit comme individu poursuivant 
des visées instrumentales déterminées. La chose ou la personne y est analysée 
ou utilisée plutôt que rencontrée en elle- même41. 

De ce point de vue, il n’y a aucun sens à parler d’un Je en soi, c’est- à-dire 
d’un Je qui n’entretiendrait pas toujours déjà une relation à un Tu ou à un 
Cela. Dire « Je », c’est toujours se situer par rapport à un Tu ou à un Cela. 

40	 M.-A. VALLEE, Penser le soi,  p. 301-302. Cf. M. BUBER, La vie en dialogue, Paris, 
Aubier Montaigne, 1959, p. 162-163.

41	 M.-A. VALLEE, Penser le soi,  p. 302.



44 Joseph MBAYO MBAYO

De plus, les mots-principes Je-Tu et Je-Cela ne sont pas co- originaires. La 
relation Je-Tu précède et fonde la relation Je-Cela. Cela signifie que toute 
opposition entre un sujet et un objet, parfaitement séparés et indépendants 
l’un de l’autre, ne peut s’ériger que sur une relation préalable impliquant un 
rapport Je-Tu. Par conséquent, le soi ne peut d’abord et avant tout se constituer 
qu’à partir de la relation Je-Tu ; cette relation joue ici un rôle d’a priori dans 
la constitution du soi. Cependant, le cours des choses est tel que cette forme 
de relation tend constamment à s’effacer pour ne laisser place qu’à des 
rapports du type Je-Cela. Ce qui tend alors à disparaître, c’est la dimension 
relationnelle fondamentale, l’entre-deux, l’intervalle, l’espace préalable 
où le Je prend conscience de lui-même devant la manifestation de l’autre 
en tant qu’autre. D’où l’insistance à la prise en compte de cette dimension 
ontologique fondamentale, antérieure à toute opposition entre sujet et 
objet, entre subjectivisme et objectivisme, ou encore entre psychologisme et 
cosmologisme. En ce sens, la pensée de Buber cherche à formuler ce qu’il 
convient d’appeler une « ontologie de la relation » suivant le grand principe 
selon lequel : « Au commencement est la relation »42.

2.1.3. Le soi responsable de l’autre
Dans son projet phénoménologique, Levinas s’inspire de la pensée de 

la relation développée par Buber. Pour lui, le principal mérite de Buber 
est de partir du primat de la relation, c’est-à-dire du caractère originaire 
et irréductible de la relation Je-Tu, plutôt que du primat de la conscience, 
comme on l’a fait dans la philosophie moderne à partir de Descartes43. Dans 
cette perspective, le soi est pensé, d’abord et avant tout, dans sa relation à 
l’altérité d’autrui, et non pas comme un moi antérieur à toute relation. Il y a 
une rupture avec les philosophies de la conscience et une reprise de façon 
radicale du questionnement éthique. 

42	 M. BUBER, La vie en dialogue, p. 18 et p. 25. Gaston Bachelard renchérit : « Rien de 
plus dangereux que d'y postuler la simplicité, l'indépendance des êtres, ou même leur 
unité. Il faut y inscrire de prime abord la Relation. Au commencement était la Relation, 
c’est pourquoi les mathématiques règnent sur le réel  » (G. BACHELARD, Etudes, 
Paris, Vrin, 1970, p. 19). Dans la perspective de la sociologie relationnelle de Pierpaolo 
Donati, « la société est relations (et non qu’elle a des relations) » (P. DONATI, La relation 
comme objet spécifique de la sociologie, dans  Revue du MAUSS, n. 24 (2004/2), p. 
6). Autrement dit, «  l’essence même du social est relationnelle  : les faits sociaux sont 
compris et expliqués en présumant que le début de tout fait social est la relation. « Au 
commencement il y a la relation»  » (P. DONATI, Quelle sociologie relationnelle? Une 
perspective non relationniste, dans Nouvelles perspectives en sciences sociales, 13 (1) 
(2017), p. 326).

43	 Cf. E. LEVINAS, Hors sujet, Paris, Le livre de poche, 1997, p. 29 et p. 58.



45Bumuntu ou l’humain dans la relationalité

	 « L’éthique commence devant l’extériorité de l’autre, devant autrui, et comme 
nous aimons le dire, devant son visage qui engage ma responsabilité de par 
son expression humaine laquelle précisément ne peut pas, sans s’altérer, 
sans se figer, être tenue objectivement à distance »44.

Certes, Levinas s’appuie sur le renouvellement de l’éthique amorcé par 
Buber pour échapper aux présupposés épistémologiques et idéalistes de 
Husserl et au cadre ontologique de la philosophie heideggérienne. Toutefois, 
il se distancie de Buber sur quelques points essentiels. Il soutient « qu’il ne 
faut pas s’en tenir à ce formalisme un peu romantique d’un spiritualisme 
trop vague »45 qui caractérise les écrits de Buber. Il radicalise la démarche 
de Buber en opérant une séparation plus nette de l’éthique et de l’ontologie, 
et en reconnaissant un primat à l’éthique. L’erreur de Buber serait d’avoir 
préservé la dimension ontologique en pensant encore la relation Je-Tu comme 
un mode d’être, comme une co-présence ou un co-esse46. La tâche est donc de 
repenser la relation Je-Tu dans des termes purement éthiques, libérée de tout 
langage ontologique. L’œuvre de Levinas est une recherche pour « penser 
la relation à autrui et l’Infini comme dés- inter- essement dans les deux sens 
du terme : comme gratuité de la relation, mais aussi comme l’éclipse du 
problème traditionnel de l’être dans la relation avec Dieu et avec autrui »47. 
Ce qu’il faut à tout prix mettre au jour, c’est l’antériorité et l’irréductibilité de 
la relation éthique par rapport à toute ontologie. C’est poser l’éthique comme 
philosophie première : au commencement est la relation éthique48.

Par ailleurs, Levinas cherche à repenser le soi dans sa dimension 
relationnelle. Du point de vue de la relation éthique, le soi n’est pas d’abord 
dans des rapports de réciprocité, comme le décrit Buber, mais dans une 
relation asymétrique face à l’altérité d’autrui. Le point de départ n’est 
pas l’interpellation que le Je adresse au Tu et qui instaure une réciprocité 
dialogale entre les deux termes, mais dans l’injonction d’autrui qui rend 
le soi responsable. Comme l’explique Levinas : « l’abord d’autrui n’est pas 
originellement dans mon interpellation de l’autre homme, mais dans ma 
responsabilité pour lui. Relation éthique originelle »49. La responsabilité 
pour l’autre homme est inconditionnelle et illimitée. 

	

44	 E. LEVINAS, Hors sujet, p. 50.
45	 E. LEVINAS, Hors sujet, p. 30.
46	 E. LEVINAS, Hors sujet, p. 36-37.
47	 E. LEVINAS, Hors sujet, p. 65.
48	 M.-A. VALLEE, Penser le soi, p. 304-305.
49	 E. LEVINAS, Hors sujet, p. 61. 



46 Joseph MBAYO MBAYO

« Responsabilité gratuite qui ressemble à celle d’un otage et qui va jusqu’à 
la substitution à autrui, sans exigence de réciprocité. […] Ici donc, 
contrairement au Je-Tu de Buber, pas d’égalité initiale […]. Inégalité 
éthique : subordination à autrui, diaconie originelle »50. 

La figure du soi, qui émerge de la relation éthique originelle, est donc 
celle d’un soi responsable et coupable, du soi subordonné à autrui, voire 
otage de l’autre homme. Un soi constitué par l’injonction d’autrui, un soi face 
à l’altérité et à la transcendance en position de répondant51.

2.1.4. Les figures du soi adonné, interloqué et témoin
La voie ouverte par l’œuvre de Levinas sera empruntée par différents 

phénoménologues français, en commençant par Jean-Luc Marion.  Elle se 
caractérise par son opposition au moi pur de la phénoménologie de Husserl 
et au projet d’une constitution d’autrui à partir de l’ego transcendantal. 
Elle résiste catégoriquement à toute recherche d’un « ego absolument 
unique », qu’on pourrait trouver comme résidu irréductible de la réduction 
phénoménologique, une fois suspendu l’ensemble des relations que le moi 
entretient avec le monde et autrui. Cette voie se propose de penser un soi 
toujours déjà en relation, un soi qui se voit constitué par ses relations. Dans ce 
sens, Marion pense le soi comme l’« adonné », l’« interloqué » et le « témoin » 
qui sont trois façons de penser le soi en contradiction avec tout effort ou toute 
tentation d’absolutisation du soi. Il le fait à travers l’interpellation provenant 
des phénomènes saturés52.

Le soi qui se découvre comme « adonné » n’est pas celui de l’ego constituant, 
mais le soi du phénomène en ce qu’il se donne. Le soi, dépouillé de sa 
prétention à être le Je transcendantal, à servir en quelque sorte de mesure 
de toutes choses, doit plutôt se comprendre lui-même comme se recevant à 
partir de la donation phénoménale. Le soi se présente sous les traits de l’« 
adonné », qui se définit précisément comme « celui qui se reçoit soi- même 
de ce qu’il reçoit »53. La figure de l’adonné représente donc un soi qui ne 
se constitue qu’en relation à des phénomènes qui l’appellent, l’interpellent 
ou le remettent en question. Marion prend en compte l’ensemble des 
phénomènes saturés. Ainsi, la constitution de soi ne s’élabore pas seulement 
dans la relation éthique, face au visage d’autrui, mais également devant un 
événement ou une œuvre d’art. 

50	 E. LEVINAS, Hors sujet, p. 61.
51	 M.-A. VALLEE, Penser le soi, p. 305.
52	 M.-A. VALLEE, Penser le soi, p. 305-306.
53	 J.-L. MARION, De surcroît, Paris, PUF, 2001, p. 54.



47Bumuntu ou l’humain dans la relationalité

Face à n’importe quel phénomène saturé, le soi se voit réduit au rang   
d’«interloqué». D’abord, l’interloqué est précisément celui qui se voit 
constitué par un appel, celui qui se reçoit d’un événement d’interpellation. 
Autrement dit, l’interloqué ne s’appuie sur aucune autoposition, mais se 
voit au contraire convoqué par ce qui se donne. L’adonné ne surgit comme 
individualité qu’à partir d’une relation d’interpellation plus originaire que 
toute autarcie, tandis que l’interloqué est celui qui est « sur-pris » par le 
phénomène saturé, c’est-à-dire qu’il est pris par l’excès du phénomène 
qui contredit toute visée intentionnelle, il tombe en quelque sorte sous 
son emprise. Enfin, l’interloqué reçoit du fait de cet appel une « facticité 
indéniable ». La première parole n’est jamais la sienne, mais toujours déjà 
une parole qui lui a été adressée avant même qu’il ne fût en mesure de 
prendre la parole54.

Comme l’« adonné », ou l’« interloqué », se voit constitué par ce qui 
l’excède, il se voit dépassé par une phénoménalité qu’il n’arrive pas à 
dominer.  Face à cette phénoménalité, le soi se retrouve en position de témoin. 
La figure du témoin chez Marion, désigne précisément « une subjectivité 
dépouillée des caractères qui lui donnaient un rang transcendantal »55.  
À l’instar de l’« adonné » et de l’« interloqué », le témoin se voit constitué par 
une phénoménalité qu’il n’arrive pas à dominer et par rapport auquel il est 
toujours en retard. Sa particularité est de se tenir dans une tension entre la 
saturation phénoménale et son effort pour rendre compte des phénomènes56.  
Comme l’« adonné » et l’« interloqué », le témoin est une figure du soi dont le 
projet transcendantal de constitution est condamné à l’échec. Le témoin vient 
toujours dans un second temps : il n’apparaît en qualité de témoin que par 
rapport à quelque chose qui le précède57. 

2.1.5. Les figures du soi mandaté, herméneutique et capable
La conception relationnelle du soi qu’on trouve chez Paul Ricoeur 

accorde plus de consistance propre au soi que ne le font Kierkegaard, Buber, 
Levinas et Marion suivant le modèle théologique de l’homme devant Dieu.  
Pour Ricoeur, le soi se constitue et se définit essentiellement à travers ses 
relations, ses appartenances et ses capacités. 

54	 M.-A. VALLEE, Penser le soi, p. 306
55	 J.-L. MARION, Étant donné, Paris, PUF, 1998, p. 302.
56	 Cf. J.-L. MARION, Le visible et le révélé, Paris, Cerf, 2005, p. 180. Sur la figure du témoin, 

cf. J.-.L. MARION, Étant donné, p. 302-305.
57	 M.-A. VALLEE, Penser le soi, p. 307.



48 Joseph MBAYO MBAYO

	 « La dimension relationnelle du soi apparaît très clairement chez Ricœur 
à travers la figure du soi mandaté (responsive self), soit cette idée d’un soi 
qui se voit interpellé dans sa conscience (Gewissen) à travers les Écritures. 
Il s’agit, à l’instar du modèle de l’homme devant Dieu, d’un soi qui répond 
à un appel venant de quelque chose qui le dépasse, à une parole qui le 
précède »58. 

A partir de l’interprétation théologique de la conscience qui croise celle 
proposée par Gerhard Ebeling, Ricoeur décrit la conscience comme « l’organe 
de la réception du kérygme », c’est-à-dire le lieu où l’interpellation religieuse 
est susceptible de résonner et d’être écoutée. Pour lui, il convient de situer le 
phénomène de la conscience dans un cadre relationnel triadique : le souci de 
soi, l’attention au monde, l’écoute de Dieu59. 

« Dans la perspective d’Ebeling, la conscience entretient en effet une triple 
relation à soi (coram seipso), au monde (coram mundo) et à Dieu (coram Deo). 
Or, le « soi mandaté » dont parle Ricœur est précisément un tel être de 
relation, mais qui ne répond à l’appel qu’à partir d’une interprétation 
critique des Écritures »60. 

En plus de la figure du soi mandaté, il y a la figure du soi herméneutique. 
Le soi herméneutique est en effet un soi décentré, qui ne se comprend lui-
même qu’en relation à autre chose que soi, en commençant par les symboles, 
les mythes, les œuvres de la littérature universelle, les Écritures, les œuvres 
d’art, etc. Le soi herméneutique est aussi et surtout un soi se constituant et se 
définissant fondamentalement à travers un ensemble de relations : relations 
de promesse, relations éthiques et morales, relations à l’altérité, etc. Toutefois, 
chez Ricoeur, cette dimension relationnelle ne s’y trouve jamais absolutisée, 
elle se voit maintenue en équilibre avec la dimension des appartenances et 
celle des capacités. 

S’inspirant grandement des travaux de Heidegger et Gadamer, 
Ricœur fera des appartenances une détermination appelée à jouer un rôle 
fondamental dans la constitution et la définition d’un soi herméneutique. 
Une caractéristique centrale de la tradition herméneutique est d’avoir 
proposé une importante réflexion sur l’appartenance sous ses différentes 
formes : appartenance à l’être, au langage, à l’histoire, à des traditions, à des 
communautés ou des groupes61. 

58	 M.-A. VALLEE, Penser le soi, p. 308.
59	 P. RICŒUR,  Le soi “mandaté”. À l’école des récits de vocation prophétique, dans P. 

RICŒUR, Amour et justice, Paris, Seuil, 2008, p. 94.
60	 M.-A. VALLEE, Penser le soi, p. 308.
61	 M.-A. VALLEE, Penser le soi, p. 309.



49Bumuntu ou l’humain dans la relationalité

Ricœur insiste sur le fait que l’appartenance à une époque particulière 
de l’histoire, à certaines communautés linguistiques et culturelles et à 
différentes traditions, aura un impact déterminant sur le soi, en lui conférant 
une teneur propre, c’est- à-dire en faisant de lui, en grande partie, l’être qu’il 
est. Ces différentes appartenances ne doivent pas constituer un ensemble 
de déterminismes que le soi serait condamné à subir péniblement. Sans 
jamais arriver à une parfaite transparence à soi, le soi peut développer 
une conscience finie de l’impact de ces différentes appartenances sur son 
être. Plus encore, ces diverses appartenances contribuent en grande partie 
à rendre possible le fait d’être soi. Un soi sans langue, sans communauté, 
sans tradition, qui n’occuperait pas une place dans l’histoire, n’est en réalité 
qu’une pure abstraction, un soi vidé de toutes ses déterminations. La notion 
d’appartenance se comprend mieux en lien avec les notions de situation 
et d’horizon. Toute appartenance représente une place occupée par le soi, 
forme un sol sur lequel il peut s’appuyer. Le soi herméneutique est toujours 
déjà un soi en situation, un soi positionné. Mais toute situation s’accompagne 
d’un horizon plus vaste susceptible d’être déplacé, un horizon qui indique 
à la fois une limitation liée à notre situation et une ouverture vers d’autres 
horizons possibles62.

Enfin, la figure du soi capable. La phénoménologie herméneutique de 
l’homme capable permet de penser l’agir comme un mode d’être fondamental 
du soi. Cette phénoménologie insiste sur les capacités du soi à parler, à 
comprendre, à interpréter, à agir, à se raconter, à se reconnaître responsable, à 
se souvenir, etc. Dans cette perspective, le soi est, d’abord et avant tout, défini 
comme un être de capacités. Plus précisément, la notion d’homme capable 
sert à désigner un « soi se reconnaissant dans ses capacités »63, à travers le 
phénomène de l’attestation de soi. En mettant l’accent sur la capacité, on 
prend en contrepoids le privilège quasi-exclusif accordé à la passivité dans 
des phénoménologies comme celles de Levinas et de Marion. Pour rendre 
compte du soi, il est absolument impératif de décrire la dimension active de 
son être, c’est- à-dire la possibilité qu’il a de mobiliser ses différentes capacités 
en vue d’une fin. De fait, par-delà la dimension du subir ou du pâtir, le soi 
se caractérise de façon essentielle non seulement par son aptitude à réagir, 
mais par celle à agir et à faire, en d’autres termes à prendre des initiatives, à 
poursuivre des fins et à faire arriver des choses. C’est que le soi ne se laisse 
jamais réduire à n’être qu’un simple adonné, interloqué, témoin ou otage, 
mais qu’il est toujours aussi un être agissant au sens insigne du terme, c’est- 
à-dire que l’être qu’il est se définit en grande partie par ses actions et ses 
engagements64. 

62	 M.-A. VALLEE, Penser le soi, p. 309-310.
63	 P. RICŒUR, Parcours de la reconnaissance, Paris, Stock, 2004, p. 144.
64	 M.-A. VALLEE, Penser le soi, p. 310. 



50 Joseph MBAYO MBAYO

Toutefois, on peut repérer une ambivalence dans l’articulation entre les 
notions de relations, d’appartenance et de capacité en tant que déterminations 
fondamentales du soi. Les relations constituent aussi bien l’espace commun 
ou intersubjectif de nos appartenances qu’une possible source de remise 
en question de celles-ci. En effet, le soi n’est jamais seul à appartenir à 
une tradition, à une communauté, à l’histoire. Toute appartenance est en 
réalité co-appartenance. Dans ses différentes appartenances, le soi partage 
une même condition avec ses contemporains, il a été précédé par des gens 
qui ont vécu avant lui, et il aura des successeurs. À travers les différentes 
relations qu’il entretient, le soi peut se sentir interpellé par autrui, par une 
Transcendance ou par un phénomène saturé et, par suite, être poussé à 
faire un effort de distanciation par rapport à ses appartenances, à revoir 
ou changer certaines de ses appartenances (ex : appartenances politiques, 
religieuses, associatives, etc.). En retour, il ne fait aucun doute que les 
appartenances les plus fondamentales fournissent un sol préalable ou un 
contexte aux relations entretenues par le soi. C’est toujours sur le fond de ses 
appartenances préalables que le soi se rapporte à autrui, fait des rencontres, 
entre en relation ou se sent interpellé65.

Une certaine ambivalence se révèle également dans les relations par rapport 
aux capacités du soi. La prise en considération de la dimension relationnelle 
du soi dans une réflexion sur les capacités évite de poser un soi qui, d’entrée 
de jeu, disposerait pleinement de toutes ses capacités, avant tout rapport à 
autrui. Avant toute relation, les capacités du soi ne peuvent se présenter 
au mieux que comme de simples prédispositions. Ce n’est qu’à travers un 
certain nombre de relations (ex : relations familiales, sociales.) qu’elles sont 
susceptibles de s’acquérir, se développer et s’épanouir. Cependant, il est tout 
aussi vrai que certaines formes de relation peuvent nuire à ce développement 
(ex : mépris, oppression, asservissement.). Mais toute relation fait appel, de 
la part du soi, à un certain nombre de capacités, aussi minimales soient-elles. 
Sans l’intervention de ses capacités à comprendre, à interpréter, à parler, à 
agir, le soi ne serait absolument pas en mesure de répondre aux interpellations 
et aux injonctions qu’il reçoit. En somme, si le développement des capacités du 
soi fait nécessairement intervenir une dimension relationnelle, en retour, toute 
relation à autrui (ou à soi) fait appel aux capacités du soi. Celles-ci se déploient 
à la fois à travers des interactions et à partir des appartenances du soi. 

Le soi ne peut se raconter que depuis son appartenance à une communauté 
linguistique. De même, il ne peut développer une conscience historique qu’à 

65	 M.-A. VALLEE, Penser le soi, p. 311.



51Bumuntu ou l’humain dans la relationalité

partir de sa propre insertion dans le travail de l’histoire et de son appartenance 
à des traditions. Tout en rendant possible le développement des capacités, les 
différentes appartenances sont aussi une source de limitations : dans la mesure 
où il se trouve en quelque sorte toujours en retard sur ses appartenances les 
plus fondamentales, le soi ne peut jamais pleinement percer à jour la façon 
dont elles déterminent l’exercice de ses capacités. Pour le dire autrement, 
il n’y a pas de distanciation absolue permettant au soi d’être parfaitement 
transparent à soi par rapport à ses appartenances. Néanmoins, la capacité de 
dire suppose toujours la capacité de dire autrement. La capacité de raconter, 
celle de raconter différemment. La capacité de comprendre et de répondre 
à une question est intimement liée à celle de questionner en retour. Par le 
fait même, toutes les capacités du soi renferment la possibilité d’introduire 
un écart, de provoquer une distanciation, de dire, de faire ou de penser 
autrement. De par les capacités dont il dispose, le soi est donc susceptible 
de repenser ou de remettre en question ses appartenances. Et pour la même 
raison, il peut également confirmer leur bien-fondé et s’engager en leur 
faveur66.

2.2. Les biens relationnels
La primauté accordée aux biens relationnels dans la perspective 

afrocentrique de la pensée de l’ubuntu se retrouve également dans la tradition 
occidentale avec la thématisation du concept des biens relationnels. 

La catégorie de bien relationnel a été introduite dans le débat théorique 
presque simultanément au milieu des années quatre-vingt par le philosophe 
et sociologue  Pierpaolo Donati (1986)  et la philosophe Martha Nussbaum 
(1986). Le concept « bien relationnel » a été repris par les économistes tels 
que Benedetto Gui (1987), Luigino Bruni et Stefano Zamagni, Carole Uhlaner 
(1989)67.  

66	 M.-A. VALLEE, Penser le soi, p. 311-312.
67	 L. BRUNI, La Blessure de la rencontre. L’économie au risque de la relation, Paris, 

Nouvelle Cité, 2014, p. 159. Lire également B. GUERY, Bien relationnel et bien commun : 
une exploration cartographique aux frontières de la philosophie et de l’économie, dans  
M. BOYANCE et  B. GUERY, Le bien commun à la croisée des disciplines : Philosophie, 
droit, économie, sciences de gestion, Presses universitaires de l’IPC, 2018, p. 13-24. 



52 Joseph MBAYO MBAYO

2.2.1. L’homo oeconomicus versus l’homo relationalis
En économie, le concept de biens relationnels est mobilisé pour palier 

la faiblesse de la théorie économique classique et plus particulièrement 
du modèle anthropologique de l’homo oeconomicus.  En effet, les théories 
économiques classiques font de la production et de la consommation des 
actes soit solitaires, soit collectifs, mais dans ce dernier cas, elles ne rendent 
pas compte de la relation entre les membres du collectif qui produit ou 
consomme. Dans ce sens, les biens relationnels sont des réalités distinctes 
de la relation elle-même. Benedetto Gui et Carole Uhlaner estiment que 
les biens relationnels ne correspondent pas à la relation même, ils sont des 
composantes de la relation. Les biens relationnels sont des « biens que l’on 
peut posséder uniquement grâce à une entente mutuelle qui s’instaure suite 
à des actions conjointes et appropriées, effectuées entre une personne et 
d’autres personnes non arbitraires »68. La catégorie des biens relationnels 
indique qu’«  il ne suffit pas (…) de mettre en œuvre le modèle de l’homo 
oeconomicus, mais il faut introduire un autre modèle, que nous appellerons : 
homo relationalis, qui insère la dimension économique de l’être humain dans 
un contexte plus originaire de relationalité anthropologique naturelle avec le 
monde et les autres »69.  Le bien relationnel est une forme de « bien » capable 
d’unir l’aspect économique et l’aspect « relationnel » de l’existence humaine.  

	 « La catégorie de ‘‘biens relationnels’’ est « particulièrement féconde, par 
sa capacité à unir la sphère privée et celle de la finalité sociale (le privé 
social), de donner place à la réciprocité au sens symbolique et de façon 
plus générale à la dimension « intangible » de l’ensemble des relations 
émanant de sujets sociaux sur un mode relationnellement réflexif avec la 
production et la jouissance partagée de biens qui ne pourraient être obtenus 
d’une autre façon. La rationalité est ici conçue, non comme l’instrument 
que les individus emploient pour calculer de la façon la plus efficace 
possible leur utile propre et s’en garantir ainsi l’acquisition, mais comme le 
résultat d’un processus marqué sur un mode relationnel, en tant qu’il dépend 
de l’ensemble des relations qui se déploient entre des sujets. La rationalité 
est pleinement conçue comme r(el)ationalité et c’est pour cela que les biens 
qui lui sont associés peuvent être produits aussi bien dans l’État que sur le 
marché, dans le privé comme dans le public, dans le social comme dans la 
famille »70.

68	 C. J. UHLANER, “Relational goods” and participation: Incorporating sociability into a 
theory of rational action, dans Public choice 62, n. 3 (1989), p. 253–285.

69	 G. LINGUA et G. PEZZANO, Repenser la rationalité économique : de l’homo oeconomicus 
à l’homo relationalis, dans Noesis n. 20 (2012), p. 7.

70	 G. LINGUA et G. PEZZANO, Repenser la rationalité économique, p. 9.



53Bumuntu ou l’humain dans la relationalité

L’approche économiste considère que les biens relationnels sont les 
dimensions des relations qui ne peuvent être ni produites ni consommées par 
un seul individu, parce qu’elles dépendent des modalités et des motivations 
des interactions avec les autres, et parce que l’on peut en jouir uniquement 
si elles sont partagées dans la réciprocité. Pour Benedetto Gui, lors d’une 
rencontre « entre un vendeur et un acheteur potentiel, entre un médecin 
et un patient, entre deux collègues de travail, et même entre deux clients 
d’un même magasin »71, outre les résultats habituels (une transaction, une 
mission de production ou une prestation de service), on obtient d’autres 
types particuliers de résultats intangibles, de nature relationnelle, qui sont 
précisément les biens relationnels. On peut ajouter que les biens relationnels 
sont « les composantes affectives et communicatives des relations 
interpersonnelles » (Gui et Sugden)  ; «  les résultats intangibles de nature 
affective et communicative qui sont produits à travers les relations sociales » 
(Gui)  ; les « biens intangibles dont on ne peut avoir la jouissance seul, et 
qui sont engendrés à l’occasion d’une relation entre agents non-anonymes » 
(Bechetti et al.). On qualifierait les biens relationnels d’externalités positives. 
Cependant, l’externalité est non-intentionnelle, tandis que le bien relationnel 
est voulu. 

2.2.2. Les biens relationnels en vue de la vie bonne
En philosophie, Martha Nussbaum se situe dans la tradition classique 

aristotélicienne qui défend la thèse anthropologique, à savoir la nécessité 
d’établir des relations interpersonnelles non instrumentales pour une 
vie bonne ou heureuse. Pour cette raison, cette théorie du bonheur ou de 
l’épanouissement humain met l’accent sur le concept-clé de bien relationnel. 
Nussbaum définit « le bien relationnel » par opposition à la vertu, au sein 
des excellences humaines, dans le contexte de la pensée aristotélicienne72. 
Il y a deux sortes d’excellences : celles qui peuvent exister sans autrui (le 
courage, la prudence, la générosité) et celles qui non seulement ne peuvent 
s’exprimer sans l’autre, mais ne peuvent exister sans l’autre (l’amour, l’amitié).  
C’est pour souligner la fragilité du bien relationnel que Nussbaum met en 
avant la dépendance à un autre partenaire73. 

71	 B. GUI, Più che scambi incontri. La teoria economica alle prese con i fenomeni relazionali, 
dans P. L. SACCO et S. ZAMAGNI, Complessità relazionale e comportamento economico. 
Materiali per un nuovo paradigma di razionalità, Bologne, 2002, p. 27, cité par L. BRUNI, 
La Blessure de la rencontre, p. 122.

72	 M. NUSSBAUM, La fragilité du bien. Fortune et éthique dans la tragédie et la philosophie 
grecques, Paris, Editions de l’éclat, 2006, p. 424 s.

73	 B. GUERY, Bien relationnel et bien commun, p. 26.



54 Joseph MBAYO MBAYO

Les biens relationnels sont donc les expériences humaines où le bien est la 
relation en soi. Ainsi, l’amour réciproque, l’amitié et l’engagement civil sont 
trois biens typiquement relationnels, dans lesquels c’est la relation même 
qui constitue le bien, car ces biens apparaissent et disparaissent avec elle74.  
Le concept de « biens relationnels » permet de mettre en évidence la valeur 
des relations comme condition de l’accomplissement de chaque homme. 
Cette dimension relationnelle des biens s’inscrit aussi bien dans la durée que 
dans une logique collective. 

2.2.3.	 La typologie des biens relationnels et le paradoxe  
de la relationalité

Les biens relationnels peuvent être regroupés en deux grandes classes. 
Pierpaolo Donati propose de les appeler biens relationnels « primaires » et « 
non primaires » ou « secondaires ». Dans les biens relationnels primaires, la 
composante relationnelle de la rencontre ne peut s’annuler sans détruire le bien 
même, autrement dit, en annulant sa valeur. Les biens relationnels primaires 
sont primordiaux dans l’évaluation du bonheur ou de l’épanouissement 
humain. Quand la qualité des biens relationnels augmente ou diminue, cela 
affecte le bonheur des personnes concernées. Dans le second cas, le bien 
relationnel secondaire est un résultat qui s’ajoute aux autres composantes 
découlant de l’interaction-rencontre, et il y a la valeur éventuellement nulle 
de ce résultat de la relation même si les protagonistes en tirent le bénéfice. 

Les biens relationnels étant faits de relations, nous ne pouvons en jouir 
que dans la réciprocité. C’est là que réside toute leur beauté, mais aussi leur 
vulnérabilité. Le bien relationnel est tributaire de la réponse de l’autre car, si 
l’autre ne répond pas, on n’en retire aucun bien sinon un « mal relationnel »75. 
D’après Aldo Haesler, c’est en prenant en compte la qualité des biens 
relationnels qu’on peut évaluer une société décente. S’appuyant sur l’analyse 
sociologique du suicide par Durkheim, il énonce quatre propositions pour 
envisager le rapport constitutif qui peut être établi entre la normativité de la 
relation humaine et une société juste ou décente : 

(A) Une société décente est une société qui expose le moins ses membres au risque 
de se suicider.

(B) Une société décente qui n’exposerait pas les individus au risque de se suicider, 
est une société qui leur offre la possibilité d’entrer en relation et de le rester.

74	 L. BRUNI, La Blessure de la rencontre, p. 162. 
75	 L. BRUNI, La Blessure de la rencontre, p. 165-168.



55Bumuntu ou l’humain dans la relationalité

(C) Une société décente offre aux individus des formes sociales en nombre 
suffisant pour qu’ils puissent entretenir des relations humaines. Et elle sera d’autant 
plus décente qu’ils pourront intervenir pour transformer ces formes.

(D) Une société sera d’autant plus décente qu’elle donnera aux individus des 
possibilités d’exprimer pratiquement et politiquement le refus de voir leurs relations 
diminuées, saccagées ou diverties76.

Les relations réussies sont indispensables au bonheur de l’homme. L’être 
humain en relation a une immense faculté d’endurance et l’être humain 
privé de relation est confronté à la contingence absolue de son existence. « Le 
paradoxe de la relationalité humaine est donc bien qu’entre être ou ne pas 
être en relation, la différence est un abîme ontologique, alors même qu’être 
en relation c’est toujours aussi se tenir à la limite de cet abîme »77. Le bumuntu 
préconise les relations épanouissantes dans la relationalité sans perdre de 
vue la fragilité des biens relationnels (Martha Nussbaum), la blessure de la 
rencontre (Luigino Bruni) et les blessures morales (Axel Honneth) dans la 
relationalité. C’est pourquoi le bumuntu comme culture de l’excellence se 
réalise dans une dialectique de la relationalité positive-valorisante et de la 
relationalité négative-dévalorisante. Celle-ci est mortifère pour la vie et les 
liens sociaux. Celle-là est au service de la promotion de la vie et des liens 
sociaux. 

Dans la relationalité positive-valorisante, le rôle de la relation est de 
mobiliser les alliés de la vie contre ceux de la mort, et d’assurer la victoire 
des alliés de la vie sur ceux de la mort (E. Mveng). Malgré la conflictualité 
qui traverse la relationalité et la fait parfois, voire souvent basculer dans la 
relationalité négative-dévalorisante, la relationalité ne doit pas être rompue 
car elle est ce lien tenu qui permet d’être vivant jusqu’à la mort afin que la 
vie puisse toujours triompher et que le vivre-ensemble soit toujours possible 
au point que la relationalité est au commencement (M. Buber, G. Bachelard, 
A. Caillé) et à la fin de la vie et du vivre-ensemble. La conflictualité dans la 
relationalité ne met pas fin à la relationalité, elle la relance dans la voie du 
dialogue et de l’écoute mutuelle.

76	 A. HAESLER, Les quatre moments de la relation humaine. Pour une sociologie de 
l'échange, PDF disponible sur www.academia.edu

77	 A. HAESLER, Les quatre moments de la relation humaine, p. 45.



56 Joseph MBAYO MBAYO

Conclusion
La primauté de la relationalité dans l’optique du bumuntu autorise de 

situer la relationalité au commencement et à la fin de l’être humain d’une part, 
et d’accorder la primauté aux biens relationnels par rapport aux autres biens, 
notamment les biens économiques, d’autre part. Les biens relationnels étant 
faits de relations, leur jouissance exige la réciprocité. Quand la réciprocité 
fait défaut, il peut y avoir un « mal relationnel ». Le bumuntu milite pour 
la promotion de l’excellence de la vie fondée et enracinée dans les relations 
épanouissantes et décourage la médiocrité de la vie cristallisée et ancrée 
dans les relations toxiques. 


