Cahiers
des Religions
A fricaines

Nouvelle série. Volume 5, n. 9 (juin 2024)

Dialogue interreligieux en Afrique

Joseph MBAYO MBAYO, Bumuntu ou I'humain dans la relationalité, p. 31-56.
https://doi.org/10.61496/EWGS6024

PRESSES DE L’'UNIVERSITE CATHOLIQUE DU CONGO



31

Bumuntu ou ’humain dans la relationalité

Joseph MBAYO MBAYO
Professeur a I’U.C.C. et a I"Université de Lomami

Résumé - Cette étude se propose d’établir que le bumuntu c’est 'humain dans
la relationalité dans la mesure ou celle-ci est constitutive de I'étre humain. Cette
relationalité se réalise selon une dialectique de la relationalité positive-valorisante
et de la relationalité négative-dévalorisante. La primauté de la relationalité autorise
de la situer au commencement et a la fin de I'étre-homme d’une part, et d’accorder
la primauté aux biens relationnels par rapport aux autres biens, notamment les
biens économiques, d’autre part. Les biens relationnels étant faits de relations,
leur jouissance exige la réciprocité. Partant de la perspective afrocentrique selon
le bumuntu, il y a lieu de dégager certaines convergences croisées avec la tradition
occidentale.

Mots-clés : Bumuntu, relationalité, cogito relationnel, intelligence relationnelle du
soi, biens relationnels, réciprocité.

Summary - This study proposes to establish that bumuntu is the human in
relationality, insofar as relationality is constitutive of the human being. This
relationality is realized through a dialectic of positive-valuing relationality and
negative-devaluing relationality. The primacy of relationality allows us to situate it
at the beginning and end of the human being, on the one hand, and to give primacy
to relational goods over other goods, notably economic goods, on the other. As
relational goods are made up of relationships, their enjoyment requires reciprocity.
Based on the Afrocentric perspective of bumuntu, some cross-convergences with the
Western tradition can be identified.

Keywords: Bumuntu, relationality, relational cogito, relational intelligence of the
self, relational goods, reciprocity.

Introduction

Le paradigme bumuntu ou ubuntu que nous proposons consiste a dire
qu’il existe une théorie qui tient en un axiome de base qu’on peut formuler
de différentes fagons : « Je suis parce que tu es » ; « Je suis parce que nous
sommes » ; « Je suis ce que je suis grace a ce que nous sommes tous » ; « Toute
personne n’est une personne qu’a travers d’autres personnes »'.

1 J.MBAYO MBAYO, Le principe bumuntu, dans Cahiers des Religions Africaines, Nouvelle
série, vol. 2, n. 4 (décembre 2021), p. 29-51.



32 Joseph MBAYO MBAYO

Cet axiome de base détermine l'identité individuelle et collective du
muntu. Cette théorie bumuntu est en méme temps une praxis bumuntu,
autrement dit une attitude, un comportement, une culture, une fagon
renouvelée de l'agir individuel et collectif qui engage a mener une vie
excellente, digne, exemplaire et imitable ; vie enracinée dans la compassion
et la sollicitude pour I'émergence d’une société fondée sur la solidarité et
la mutualisation. Le fondement d’'une telle théorie et d'une telle praxis
tient a la nécessité de considérer les humains comme des étres relationnels,
vulnérables, dépendants et interdépendants. Je ne peux étre ou vouloir étre
en supprimant l'autre. Je suis parce que 'autre est et me permet d’étre et de
me réaliser, et ensemble nous sommes et nous nous réalisons.

Cette étude se propose d’établir que le bumuntu c’est ’humain dans la
relationalité dans la mesure ou celle-ci est constitutive de I'étre humain.
L’humain se réalise selon une dialectique de la relationalité positive-
valorisante des relations entre les hommes et de la relationalité négative-
dévalorisante des relations entre les hommes. Partant de la perspective
afrocentrique de la relationalité selon le bumuntu (1), il y a lieu de dégager
certaines convergences avec la tradition occidentale sur la relationalité (2).

1. L’humain dans la relationalité

1.1. La primauté de la relationalité

Le bumuntu oul'ubuntu, c’est la primauté de '’humain et de la relationalité
ou mieux cest 'humain dans la relationalité. Autrement dit, ’homme est
constitué des relations et s’accomplit grace a elles. Il y a lieu d’affirmer qu'au
commencement était la relationalité.

Ce qui veut dire que la relationalité est structurelle de la vie de 'homme
qui ne peut pas trouver son bien ailleurs que dans la relation avec autrui.
« Toute vie humaine commence en relation, et c’est par les relations qu'un
individu humain émerge »>. Considérer que 'homme est essentiellement
relationnel remet en question la conception individualiste et égocentrique
de I'étre humain.

L’éthique africaine de 'ubuntu peut contribuer de maniere importante a
une nouvelle connaissance de '’homme. Parce que 1'ubuntu est fondé sur une
vision du monde relationnelle, son apport principal consiste a affirmer qu'en
tant qu’étres humains, nous dépendons d’autrui pour atteindre un bien-étre

2 N.NODDINGS, The caringrelationinteaching,dans Oxford Review of Education, XXXVIII-6
(Dec. 2012), p. 771.



Bumuntu ou 'humain dans la relationalité 33

optimal. Plus d"un chercheur a maintes fois observé que c’est dans la réalité
de notre dépendance et interdépendance mutuelle que nous accédons a
la plénitude de notre humanité. En conséquence, la définition de l'ubuntu
comme facteur humanisant rejoint 'idée que I'’humanité est la condition
existentielle préalable de notre lien avec nos semblables®.

Par la primauté qu’il accorde au relationnel, I'éthique de l'ubuntu peut
constituer un véritable tournant dans la facon de concevoir 1’homme
et de donner sens a son existence, une existence qui se passe dans la
tridimensionnalité temporelle.

Notre humanité passe par la médiation d’autres facteurs plus directs dans
notre vie. Ceux-ci nous permettent d’exister a l'intérieur d’un état permanent
de symbiose avec les autres dans le passé, le présent et l'avenir. Je peux
illustrer ceci en affirmant que ceux qui ont vécu dans le passé ont rendu mon
existence actuelle possible et qu’a mon tour jinfluencerai 'avenir quand je
rejoindrai mes ancétres dans la mort. Cette fagon de concevoir l'existence
humaine est au cceur de I'éthique de I'ubuntu®.

Par le primat qu’il accorde a I'humain et a la relationalité, la vie
excellente et digne pronée par le bumuntu se passe dans la solidarité avec
les autres et nécessite la mutualisation des forces et des risques comme
meilleure stratégie pour sa consolidation. La solidarité et la mutualisation
dans leur gémellité concourent a l'instauration d'une société axée sur la
réciprocité, I'union, l'interdépendance et 1'égalité comme antidotes de la
non-réciprocité, la désunion, 1'isolement et les inégalités. Parce qu'un « étre
humain n’existe qu’en fonction des autres étres humains, I’'ubuntu signifie a
la fois interdépendance, partage, solidarité »°. Pour Desmond Tutu, « notre
humanité est indissociable de celle des autres. Un étre humain isolé, solitaire,
est véritablement une contradiction dans les termes »°. L'ubuntu se fonde sur
'essence sociale de I'individu, privilégiant le bien commun et le respect de
I'humanité de l'autre. L'ubuntu exprime l'idée d’une incitation réciproque,
d’un partage qui construit réciproquement les étres. Il faut marteler que «
ubuntu est une éthique de la relation. Traduit par : « je suis parce que nous
sommes », ubuntu pose l'importance premiere de la relation. Il oblige a
reconnaitre I’humanité des autres et a se comporter humainement avec eux

(...).

F. MUNYARADZI MUROVE, L'ubuntu, dans Diogene, n. 235-236 (2011/3), p. 45.

F. MUNYARADZI MUROVE, L'ubuntu, p. 46.

D.TUTU, Il n’y a pas d’avenir sans pardon, Paris, Albin Michel, 2000, p. 38.

D.TUTU, Dieu fait un réve. Une vision d’espérance pour notre temps, Ottawa, Novalis/
Desclée de Brouwer, 2008, p. 35-36.

[©20Né) BE “N V)



34 Joseph MBAYO MBAYO

C’est la relation qui nous fait étre et qui constitue le monde »’. Affirmer
la primauté de la relationalité, c’est en méme temps affirmer la primauté des
biens relationnels sur les autres biens, notamment les biens économiques.
Les Songye martelent que sha bantu mmukile sha bintu (“celui qui a ou est avec
les hommes dépasse celui qui a les biens”). Autrement dit, bantu mbakile
bintu, “les hommes dépassent ou surpassent les choses (biens, richesses)”.
Les relations humaines comptent ou valent plus que les biens matériels ou
les richesses. Les biens matériels ou les richesses ne trouvent leur véritable
finalité que si elles s’enracinent dans la relationalité, la nourrissent et
I'affermissent. Comme nous le rappelle le Pape Francois en puisant dans
notre tradition : Bintu bantu : la vraie richesse, ce sont les personnes et les
bonnes relations entre elles®. La primauté de 'humain et de la relationalité
soustrait les relations humaines de la logique mercantiliste, génératrice de la
concurrence et de la compétition, pour les inscrire dans la logique du don,
génératrice de la compassion et de la sollicitude pour I'excellence et la dignité
de la vie dans la solidarité et la mutualisation avec les autres.

1.2. Le cogito relationnel

I1 convient d’insister : Les hommes sont constitués et faits de relations. Il y a
avant tout la relationalité constitutive du corps qui fait que « nous sommes
d’embléelivrés a autrui; c'estbien avant!'individuation elle-méme, et en vertu
des exigences du corps, que nous sommes livrés a un ensemble d’autres étres
originaires »°. La reconnaissance de I'étre relationnel de ’homme permet de
corriger l'abstraction al’origine del'idée du sujet souverain dans la mesure ot
la relationalité viendrait briser le noyau qu’est le sujet en I’ouvrant a l'altérité
d’autrui et a celle de son environnement. Le sujet qui est a la fois autonome
et vulnérable est toujours déja parti pris d’'une configuration relationnelle
plus complexe. Il est « un sujet autonome relationnellement constitué ».
La relationalité est ainsi un facteur essentiel qui permet la construction de
I'individualité et de I'autonomie propres a I'étre humain.

7 J.-P. SAGADOU, Ubuntu et synodalité : deux paradigmes convergents (ll), dans La Croix
Africa. Le site de I'actualité religieuse, disponible sur https://africa.la-croix.com » Afrique.

8 Voyage apostolique du Pape Frangois en République Démocratique du Congo. Homélie,
discours et témoignages, Kinshasa, Paulines, 2023, p. 21. Discours du Pape lors de
la Rencontre avec les Autorités, les Représentants de la société civile et le Corps
Diplomatique au Jardin du Palais de la Nation, mardi 31 janvier 2023.

9 J. BUTLER, Vie précaire. Les Pouvoirs du deuil et de la violence apres le 11 septembre
2001, Paris, Editions Amsterdam, 2005, p. 58.



Bumuntu ou 'humain dans la relationalité 35

La subjectivité ne s’affirme et ne singularise que dans la relation avec
les autres. C’est pourquoi Henry Maurier estime que le subjectivisme
africain est différent du subjectivisme occidental. Celui-ci se développe
dans une optique individualiste et objective, voit le sujet comme le centre
auto-suffisant, autonome, une conscience, une liberté, une personnalité,
compétitive, devant s’affirmer, se conquérir, et dans et par l'indépendance
assumée. Le subjectivisme africain aura une saveur toute différente parce
qu’il se développe dans une ambiance relationnelle ; le sujet s’affirme non pas
en s’isolant, en s'affirmant par soi et pour soi, mais en cultivant les relations
aux autres, en échangeant sans cesse avec les autres™.

On l'aura compris, « sans étre optionnel, la relationalité s"impose dans la
coexistence sociale »'!, ce qui autorise de soutenir non seulement la primauté
de la relationalité, mais aussi, sur base de cette relationalité, 1'indépassabilité
ou l'incontournabilité de la relationalité. Le sage songye a raison de dire :
« on peut sauter ou enjamber les arbres et non les hommes » (abasambuka
mici, ta basambuka bantu) ; « les montagnes ne se rencontrent jamais, mais les
hommes se rencontrent » (myengye ta ifumankana, anka bantu abafumankana).
Dans ce sens, l'étre-avec-les-autres vaut plus que l'avoir-avec-les choses ;
I'étre-avec-les-autres est indépassable ou incontournable par rapport a
I'étre-avec-les-choses ou I'étre-aupres-des-choses. Comme le notent Some
et Bonané, l'identité africaine se fonde sur I’étre en relation avec les autres.
Cela est d’autant plus vrai que c’est dans le groupe que I’ Africain s’épanouit
le plus et non dans une vie solitaire, un individualisme qui renferme 1'étre
au-dedans de lui-méme (...). « Le ‘je’ se découvre lui-méme dans l'allocution
aun “tu”. Il s'identifie comme sujet, il prend conscience de lui-méme par et
dans sa relation a l'autre. Le rapport a l'autre précéde l'expérience du moi.
C’est en reconnaissant I'existence de 'autre que jaccede a la conscience du
moi ». Cette interaction entre les hommes permet a chaque étre de s’identifier
et de connaitre l'autre en l'acceptant tel qu’il est'.

Il'y a lieu de soutenir I'idée d"un cogito relationnel caractéristique de tout
étre humain qui l'identifie avant qu’il ne soit un cogito rationnel. Ce qui est
différent de la philosophie héritée de Descartes.

10 H. MAURIER, Avons-nous une philosophie africaine ?, dans RCA, XXV/4 (Juillet 1970),
p. 374-375.

11 A. IMONDA ILOKO, Appel a l'union sacrée de la nation du Président Félix Antoine
Tshisekedi Tshilombo au regard des acquis du droit coutumier congolais, dans Annales
juridiques africaines, Nouvelle Série, vol. |, n. 1 (janvier 2023), p. 51.

12 A. M. SOME/SOMDA et R. P. BONANE, Ubuntu : philosophie humaniste dans le contexte
africain, dans Le Faso.net. L’actualité du Burkina sur Internet, disponible sur https://
lefaso.net



36 Joseph MBAYO MBAYO

Depuis Descartes, I'individu se révele a lui-méme par le seul fait de son
existence, de sa conscience, de son acte de penser, selon le canonique Cogito
ergo sum, « je pense donc je suis ». La perspective offerte par la philosophie
ubuntu change totalement le modéle d’identification de I'individu et de prise
en charge de sa conscience. « Nul n’existe de fagcon exclusive en tant que tel,
I'individu a besoin de la reconnaissance de l'autre pour exister et vice-versa.
Une conception presque d’école de I'individu social, de I'individu politique
qui vient au monde, pour lui et par les autres, par les autres et pour lui »*. De
ce point de vue, « Ubuntu préfere un individu qui se définit comme un « étre-
avec » compris comme expression de la socialité. Selon la belle formule de
John S. Pobee, le cogito africain se décline en cognatus ergo sum , ce qui signifie
que « je suis lié par le sang, donc je suis » (...). La ou Descartes dit « je pense,
donc je suis », I’ Africain, animé par ubuntu, dira : « Je pense que je suis en
relation, donc je le suis »™.

Pour marquer davantage la rupture avec le cogito cartésien, mieux vaut
dire : « Je suis en relation, donc je suis » ou « Nous échangeons, donc nous
sommes »". Il ne s’agit pas ici d’opposer relationalité et rationalité, mais
d’affirmer leur relation dialectique. La relationalité précede et accompagne
la rationalité : avant de dire « je pense », le je existe et vit avec les autres
qui I'éveillent a lui-méme et a penser. Non seulement la rationalité s’éveille
par et grace a la relationalité, mais aussi et surtout elle se renforce par et
grace a la relationalité dans la mesure ou elle est penser par soi et penser
grdce a l'apport des autres. Sur ce point, Gilbert Gérard a raison de soutenir
que penser par soi-méme ne signifie nullement pour nous que la pensée se
replie et se boucle sur elle-méme dans le refus de toute altérité véritable. Au
contraire, s'il est vrai que la pensée ne s’exerce pleinement que dans le débat
et le dialogue, qu’elle y a son site par excellence, cela veut dire alors qu’elle
ne s’exerce authentiquement quavec l'autre, dans la confrontation sans cesse
reconduite avec lui. Sans l'autre, la pensée ne peut rien, de sorte que penser
par soi-méme ne peut au bout du compte signifier que penser avec l'autre,
dans l'ouverture, la différence et le risque'.

13 A. MBANDI ESONGI, Les interactions dialogales dans le proces de constitution des
cultures philosophiques, dans H. VINCENT et L. MFOUAKOUET (dir.), Culture du
dialogue, identités et passage des frontiéres, Paris, Editions des archives contemporaines,
2011, p. 28.

14 J.-P. SAGADOU, Ubuntu: la pensée etla représentation de soi, dans Réseau Philosophique
de l'Interculturel, n. 23 (avril 2020), p. 21.

15 A. HAESLER, Les quatre moments de la relation humaine. Pour une sociologie de
I'échange, p. 49, PDF disponible sur www.academia.edu

16 G. GERARD, Métaphysique chrétienne ? Une introduction a la métaphysique, dans RPL,
n. 3 (aodt 2001), p. 475.



Bumuntu ou 'humain dans la relationalité 37

La médiation de l'autre soi-méme, c’est-a-dire la rencontre d’une autre
subjectivité, dans la mesure ou on en tire le meilleur parti, nous permet de
nous éveiller a nous-mémes comme sujets”. Comme le dit avec pertinence
Michel Maffesoli, « je n’existe que par rapport a l'autre, qu’en relation avec
l'autre, que sous le regard de l'autre »*. C’est cette primauté de la relationalité
qui s’affirme avec 'ubuntu : « L'efficacité de ['ubuntu vient de la primauté
qu’il accorde a la rationalité relationnelle »".

Comme chez Fichte et Hegel, on dirait que «la constitution de la subjectivité
estintersubjective, quel’individuation s’effectue par socialisation, que chacun
nest pour soi qu’en tant qu’il est pour et par les autres »*. C’est dans la
reconnaissance que le soi prend une pleine valeur, c’est dans la relation qu’il
fonde sa consistance. La reconnaissance au sens hégélien signifie a la fois
connaitre l'identité et accorder de la valeur a quelqu’un. Ce sont les deux
éléments qui informent le rapport a autrui, la relation intersubjective. Cette
conception de la reconnaissance, développée par Fichte et Hegel, est a la fois
« relationnelle (en ce qu’elle se réfere aux relations de reconnaissance par les
individus) et évaluative (au sens ou reconnaitre signifie reconnaitre la valeur
d’une personne ou de ses actes) ». La reconnaissance engage un processus
qui fait passer de la rationalité a la relationalité »*'.

La relationalité, tout en étant avant tout de 'ordre de l’affection, du
senti, du vécu, n’est pas arbitraire ni irrationnelle. Elle s’inscrit dans 1'ordre
naturel qui est lui-méme rationnel. Elle peut se justifier rationnellement
et s'opérationnaliser rationnellement. De ce point de vue, le muntu se
rationalise dans la relationalité et se relationnise dans la rationalité. Par la
relationalité, il s’humanise, I'humanisation comprenant 1'individualisation
et la socialisation qui passent par les affections/ émotions et la rationalité.

17 C.NGWEY NGOND’a NDENGE, Le concept de solidarité: fondements anthropologiques
et épistémologiques, dans Le proces de la solidarité. Actes des Journées philosophiques
de Canisius avril 2001, Kinshasa, Loyola, 2001, p. 12.

18 M. MAFFESOLI, La transfiguration du politique. La tribalisation du monde, Paris, Grasset
et Fasquelle, 1992, p. 203. Et de renchérir : « 'humain n’est tel que dans la mise en
relation, la reliance, des choses (sens, cultures, modes de vivre) les plus diverses, reliance
qui est bien une sorte de mort a soi permettant de naitre a I'autre » (p. 183). Le primat
de la relationnalité bouscule des attitudes de pensées philosophique et sociologique qui
envisageaient la subjectivité comme une entité suffisante et solitaire (p. 189-190).

19 F. MUNYARADZI MUROVE, L'ubuntu, p. 45.

20 F. FISCHBACH, Fichte et Hegel. La reconnaissance, Paris, PUF, 1999, p. 15. Dans
Fondement du droit naturel, Fichte pose la déduction de [lintersubjectivit¢ comme
condition de possibilité de la subjectivité (§ 1-4).

21 Ethique et politique de la reconnaissance, disponible sur https://chairevaleursdusoin.
univ-lyon3.fr. Consulté le 23 février 2024.



38 Joseph MBAYO MBAYO

La relationalit¢ humanise le muntu, elle le précede, l'insere dans la
communauté et 'accompagne durant toute sa vie terrestre et dans la vie de
l'au-dela. La rationalité permet au muntu de comprendre sa relationalité, de
I'élargir et de I'opérationnaliser dans les différentes facettes pour un bien et
un mieux vivre-ensemble.

1.3. La relationalité dans la solidarité

Nelson Mandela expliquait que l'ubuntu exprime la fraternité impliquant
la pratique de la compassion et l'ouverture de l'esprit. L'ubuntu s’oppose
au narcissisme et a l'individualisme. L'ubuntu « renvoie au sentiment
d’appartenance ala communauté des hommes, d’unicité delanature humaine
dans une perspective de coopération et de partage. Il s’agit d"une philosophie
fondée sur l'altérité, le consensus, la réconciliation et le dialogue »*.

Le bumuntu ou l'ubuntu n’est pas seulement un art ou un mode d’étre, de
vivre, de penser et d’agir selon 1’éthique, il est aussi et surtout une maniere
de vivre-ensemble dans la solidarité. “Vivre en tenant compte des autres,
vivre avec ses semblables et vivre par leur apport au bien-étre devraient
constituer la fondation méme de la solidarité (...). Ubuntu, cette solidarité
active et agissante, rend possible une vie communautaire plus humaine”*.
La solidarité exprime et structure les relations interpersonnelles et
communautaires. Elle se présente comme un principe structurant de
I’organisation sociale et comme condition de sa pérennité, en rendant
notamment possible l'expression du sentiment d’appartenance a un
collectif. La solidarité est le principe qui cimente le lien social parce
quelle est solide et solidifie les rapports entre les membres d'une
famille, d’'un clan, d'une communauté. La solidarité n’est pas une
rustine et facultative. C’est la condition d’existence de la société. Sans
elle, la société s'autodétruit, se liquéfie.

A vrai dire, la solidarité engage les membres d’une famille, d’un clan,
d’'une communauté de prendre soin les uns des autres ou de se prendre
mutuellement en charge, de veiller les uns sur les autres ou d’étre attentif
les uns aux autres, de partager entre eux les biens, les services et les
responsabilités, de se protéger ou se sécuriser mutuellement, de se venir en
aide ou de s’assister mutuellement.

22 A.Z. TAMEKAMTA, La palabre et les mécanismes connexes Contribution a I'enracinement
de la paix dans I’Afrique actuelle, dans NDR, n. 54 (novembre 2020). Cf. J.-P. SAGADOU,
Ubuntu : la pensée et la représentation de soi, p. 20.

23 A. M. SOME/SOMDA et R. P. BONANE, Ubuntu, https://lefaso.net » Recherches et
innovations. Consulté le 29 mars 2023.



Bumuntu ou 'humain dans la relationalité 39

Ce qui atteste que la solidarité est une obligation sociale d’entraide basée
sur la réciprocité ou mieux un « sentiment de responsabilité et de dépendance
réciproque au sein d'un groupe de personnes qui sont moralement obligées
les unes par rapport aux autres »*. Nous sommes dans un registre ou
I'individu est enjoint d’étre solidaire pour mieux affirmer son individualité.
La solidarité est une dimension essentielle de I'individualité en tant qu’elle
s’affirme dans la socialité avec les autres.

Parce que la solidarité africaine trouve son fondement dans le sens de la
communauté que tout muntu est censé avoir, elle peut étre pergue comme une
solidarité-membralité. Le muntu, comme le note Kaumba Lufunda Samajiku
commentant Placide Tempels, ne peut pas étre solitaire ; il est inséré dans un
réseau de relations, en tant que membre lié a d’autres membres. Ce statut a
été dénommé « membralité » par les disciples de Tempels. L’insistance porte
sur le lien qui unit le muntu aux autres afin de faire ressortir la relation a la
famille, au clan, a la tribu®. La notion de membralité résume avec pertinence
ce qu’est la solidarité africaine, ce qui la fonde et la justifie. La membralité
elle-méme est avant tout relationalité. La relationalité définit le muntu,
I'identifie, le constitue.

Le muntu étant un étre relationnel, avant de s’appartenir, appartient a
la membralité qui est relationalité et par conséquent solidarité. Comme le
rappelle avec insistance Tshiamalenga Ntumba, le muntu ne s’appartient pas,
il ne releve pas de soi-méme. Il appartient a Bende qui lui-méme appartient
a Dieu®.

« Du fait de la membralité, le muntu, qui est au centre du réseau des
relations entre tous les étres de l'univers, tire a la fois sa force, sa puissance
et sa vulnérabilité de cette position » %/.

La membralité est a la fois le lieu de I'accomplissement du muntu et le
lieu de sa vulnérabilité. L’accomplissement de I'homme ne peut se faire
que dans la solidarité avec les autres qui le renforcent et le completent, et la
vulnérabilité de I'homme inhérente a sa finitude ne peut étre restaurée que
par la solidarité en mobilisant la qualité d'ubuntu pour fonder un processus

24 Définition : Solidarité, dans La Toupie https://www.toupie.org » Dictionnaire » Solidarité.

25 O. BIMWENYI-KWESHI, Le muntu a la lumiere de sa croyance dans l'au-dela, dans
Cahiers des Religions Africaines, Vol. 2, n. 3 (juin 1968), p. 86.

26 TSHIAMALENGA NTUMBA, La vision ntu de ’'homme. Essai de philosophie linguistique
et anthropologique, dans A.-J. SMET, Philosophie Africaine. Textes choisis I, Kinshasa,
Presses universitaires du Zaire, 1975, p. 166-167.

27 KAUMBA LUFUNDA SAMAJIKU, Comprendre Ubuntu. R.P. Placide Tempels et Mgr
Desmond Tutu sur une toile d’araignée, Paris, L'Harmattan, 2020, p. 29.



40 Joseph MBAYO MBAYO

de restauration et de réparation des liens entre les hommes vivant dans une
société qui soit juste pour tous, aussi bien pour les victimes que pour les
bourreaux®.

La solidarité africaine se fonde sur la prise de conscience des individus
de leur incomplétude et du danger de fragilisation qui les menace chaque
fois qu’ils cherchent a se dissocier des autres. Conscient de l'incapacité a se
suffire a lui-méme, 'homme, vivant dans une communauté, serait enclin a la
participation, au partage et a la réciprocité. Il ferait ainsi preuve de solidarité
par ses prestations matérielles et immatérielles®.

Ce n’est que dans la relation, rendue possible par la rencontre, qu'apparait
la vraie vie. L’étre-avec-les-autres est constitutif de 1'étre de 'homme. Il y a
lieu de dire que « I'homme nait nous et pas seulement moi » (Sotigi Penda
Mori Sidibé)*. Seydou Badian Kouyaté, dans Sous I'orage, écrit : « I’homme
n'est rien sans les hommes ; il vient dans leurs mains et s'en va dans leurs mains »%',
Ainsi le vivre-ensemble apparait comme une donnée premiere de toute
existence car aucun étre humain ne peut s'éveiller a la conscience de soi sans
la médiation de l'altérité. Dans la membralité, non seulement le muntu se
définit, s'identifie, se constitue, se singularise, mais aussi, surtout et toujours
déja, se solidarise avec les autres membres de la communauté.

Le muntu est un noeud de relations et c’est la relation qui donne sens a
la personnalité, en déterminant l'articulation individu-société, moi-autrui.
La membralité traduit 'identité de ’homme comme un étre-relationnel, car
la définition par la relation, par l'autre, 'emporte sur la définition par soi-
méme (...). L’autre étant aussi « membralité », les relations interpersonnelles
s'imposent comme invitation permanente alasolidarité. Lebut delasolidarité
étant évidemment de réduire la vulnérabilité de '’homme?®. Les Bantu vivent
en interdépendance et en interaction ontique vis-a-vis des autres ; ils vivent
les uns pour les autres, et cela jusque dans les relations qui unissent les
vivants aux morts. La communauté africaine est une communauté solidaire
dans laquelle les membres vivent en dépendance et au profit des uns et des
autres.

28 KAUMBA LUFUNDA SAMAJIKU, Comprendre Ubuntu, p. 29.

29 MABIALA MANTUBA, Solidarité et culture africaine, dans Le procés de la solidarité, p.
33. Cf. B. TSHUNGU, La solidarité africaine a I'épreuve du temps, dans Eglise-famille,
Eglise fraternité. Perspectives post-synodales. Actes de la XXe Semaine Théologique de
Kinshasa, Kinshasa, FCK, 1997, p. 75-81.

30 Cf. J. KI-ZERBO (dir.), Eduquer ou périr, Paris, L'Harmattan, 1990, p. 115.

31 SEYDOU BADIAN KOUYATE, Sous l'orage suivi de la Mort de Chaka, Paris, Présence
Africaine, 1972, p. 22.

32 KAUMBA LUFUNDA SAMAJIKU, Comprendre Ubuntu, p. 28.



Bumuntu ou 'humain dans la relationalité 41

Toute tentative de dérobade de ce circuit vital ou mieux de désolidarisation
serait un vouloir-cesser-de-vivre®.

2. Les convergences avec la tradition occidentale
sur la relationalité

A partir cette conception afrocentrique du bumuntu qui met I'accent
sur le primat de la relationalité, il y a lieu de trouver des convergences
dans la pensée occidentale en convoquant I'approche philosophique de la
relationalité.

2.1. L’approche philosophique de la relationalité

Dans la tradition occidentale, plusieurs philosophes ont cherché a
développer une intelligence relationnelle du soi qui s’est imposée a la pensée
des lors que le sujet cesse de jouer le role d'un absolu.

« La conception relationnelle du soi qui se développe a partir d'une
réappropriation philosophique de la tradition judéo-chrétienne permet de
formuler une opposition systématique a toute absolutisation du soi, c’est-
a-dire a toute autoposition de soi antérieure a toute relation »*.

On trouve I'émergence de cette intelligence du soi dans les ceuvres de
S. Kierkegaard, Martin Buber, Emmanuel Levinas, Jean-Luc Marion et Paul
Ricoeur.

2.1.1. L’intelligence relationnelle du soi

La pensée de Kierkegaard ouvre la voie d'une conception relationnelle
du soi et nous invite a penser un soi qui se définit radicalement a travers
ses relations existentielles, et plus particulierement a travers son rapport
existentiel a Dieu, lequel est un rapport de dépendance. La philosophie
existentielle de Kierkegaard, qui s’inscrit dans une parfaite continuité avec
I'héritage judéo-chrétien, propose une définition du soi en rupture avec la
tradition moderne de la philosophie réflexive qui pense le soi comme retour
sur soi. Dans le Traité du désespoir, il explicite que le soi qu’il décrit n’est pas
que rapport a soi, retour réflexif sur lui- méme, mais il est un rapport entre
des termes opposés : le fini et I'infini, le temporel et I'éternel, la liberté et la
nécessité®.

33 MABIALA MANTUBA, Solidarité et culture africaine, p. 33. Cf. V. MULAGO, Un visage
africain du christianisme. L’'union vitale bantu face a l'unité ecclésiale, p. 113.

34 M.-A.VALLEE, Penser le soi : relations, appartenances et capacités, dans Philosophiques,
41/2 (2014), p. 312.

35 S. KIERKEGAARD, Miettes philosophiques suivi de Le concept de I'angoisse et Traité du



42 Joseph MBAYO MBAYO

Dans le devenir de son existence, le soi est une synthese entre ces termes,
mais il n’existe comme un soi que si « le rapport se rapporte a lui- méme »*.
Ce rapport du soi a soi peut étre posé par lui- méme (c’est la possibilité d'une
autoposition de soi, qui est la voie empruntée par les philosophies modernes
du sujet, voie jugée illusoire et désespérée par Kierkegaard) ou par un autre
que soi (voie envisagée par Kierkegaard). Pour lui, « un tel rapport ainsi
dérivé ou posé est le soi de I'homme : c’est un rapport qui se rapporte a lui-
méme et, ce faisant, a un autre »¥. Le rapport a soi implique la relation a un
autre car il a été posé par un autre que soi et il se trouve dans une situation de
dépendance par rapport a celui qui a institué le rapport et, par suite, dans «
I'incapacité [...] d’atteindre par ses seules forces al’équilibre et au repos »*. Ce
qui entraine le désespoir qui habiterait ’homme en raison d"une discordance
interne dans le rapport qui se rapporte a lui- méme. D’ot1 le déchirement du
soi entre le fini et I'infini, le possible et la nécessité, le temporel et 1'éternel.
Le soi ne doit pas céder au désespoir-faiblesse, qui consiste a ne pas vouloir
étre soi ; il doit plutot assumer le désespoir-défi, lié a la volonté d’étre soi-
meéme. Le soi passe par différents degrés de conscience de soi, qui sont autant
d’approfondissements du désespoir passant du refus a la volonté d’étre soi
afin de déboucher sur la figure du « soi infini », a savoir une conscience
de soi dans laquelle le soi, qui veut intensément étre lui- méme, cherche a
s’absolutiser. Cette absolutisation de soi est une forme extréme du désespoir
a laquelle il faut opposer la figure du soi face a la puissance qui l'a posé,
autrement dit celle de 'homme devant Dieu : le « soi théologique ».

Ce nest qu’a partir de cette relation a Dieu que deviennent vraiment
signifiantes les notions de péché et de foi. Le pécheur représente la forme la
plus désespérée du soi, mais en méme temps il est au plus pres de la forme
la plus haute du soi : celle de I'individu isolé devant Dieu, le soi en face du
Christ, qui se confronte au scandale de la foi. Ainsi, le soi qui passe a travers
I'’épreuve du désespoir pour remonter a cet autre qui le pose découvre
ultimement, dans la relation a cet autre, la véritable possibilité de sortir du
désespoir en affrontant I'injonction a choisir la foi contre le péché. Sortir du
désespoir, c’est, pour le soi, assumer pleinement dans la foi sa dimension
relationnelle qui relie en permanence son existence a Dieu®.

désespoir, Paris, Gallimard, 1990, p. 351.
36 S. KIERKEGAARD, Miettes philosophiques, p. 351.
37 S. KIERKEGAARD, Miettes philosophiques, p. 352.
38 S. KIERKEGAARD, Miettes philosophiques, p. 352.
39 M.-A. VALLEE, Penser le soi, p. 300-301.



Bumuntu ou 'humain dans la relationalité 43

2.1.2. Au commencement est la relation

Dans la continuité de cette intelligence relationnelle du soi pensée par
Kierkegaard, on trouve chez Buber la méme volonté de rompre avec les
conceptions modernes de la subjectivité pour penser un soi en relation a
Dieu. Dans son maitre-livre Je et Tu, le point culminant de la pensée de Buber
est bien cette idée d'un Je se constituant et se définissant a partir de sa relation
au Tu éternel, cest- a-dire a Dieu ou a l'absolu. Pour Buber, le “devenir un
Individu” de Kierkegaard a pour but non pas la “vraie vie”, mais l'entrée
dans une relation. Tout en s’inscrivant dans la continuité de Kierkegaard,
la pensée de Buber sur la relation Je-Tu ne se réduit pas a la conception du
Je devant le Tu éternel. Aussi Buber reproche-t-il a Kierkegaard d’opposer
cette relation a Dieu aux autres relations que le soi entretient avec le monde
et avec autrui. Au contraire, soutient Buber, 'amour du soi pour Dieu est
amour de tout ce qu’il a créé. Au cceur du Je et Tu, il y a un effort pour
retrouver l'essentialité des relations au monde et a autrui comme autant de
voies menant a la relation a Dieu®.

Buber se focalise sur la distinction entre deux formes de relation : la
distinction entre les « mots- principes » Je- Tu (Ich- Du) et Je- Cela (Ich- Es).
De cette distinction découlent deux attitudes possibles de I'homme face a la
nature, a un étre humain ou a des « essences spirituelles » (c’est- a-dire les
ceuvres de l'esprit).

La relation Je-Tu désigne un rapport non objectivant du Je a la présence
d’une singularité dans son altérité et dans son intégralité. Ce type de
relation renvoie a une réciprocité et a un dialogue entre les termes de la
relation. Par opposition, la relation Je-Cela implique ou bien une distance
objectivante, séparant radicalement le sujet (Je) de son objet (Cela), ou bien
une forme plus instrumentale de rapports ou ce qui se présente a nous se
voit instrumentalisé. Dans ce contexte, 'homme aborde toute chose soit en
qualité d’observateur distant et impartial, soit comme individu poursuivant
des visées instrumentales déterminées. La chose ou la personne y est analysée
ou utilisée plutot que rencontrée en elle- méme*'.

De ce point de vue, il n'y a aucun sens a parler d’un Je en soi, c’est- a-dire
d’un Je qui n’entretiendrait pas toujours déja une relation a un Tu ou a un
Cela. Dire « Je », c’est toujours se situer par rapport a un Tu ou a un Cela.

40 M.-A. VALLEE, Penser le soi, p. 301-302. Cf. M. BUBER, La vie en dialogue, Paris,
Aubier Montaigne, 1959, p. 162-163.
41 M.-A. VALLEE, Penser le soi, p. 302.



44 Joseph MBAYO MBAYO

De plus, les mots-principes Je-Tu et Je-Cela ne sont pas co- originaires. La
relation Je-Tu précede et fonde la relation Je-Cela. Cela signifie que toute
opposition entre un sujet et un objet, parfaitement séparés et indépendants
I'un de l'autre, ne peut s’ériger que sur une relation préalable impliquant un
rapport Je-Tu. Par conséquent, le soi ne peut d’abord et avant tout se constituer
qu’a partir de la relation Je-Tu ; cette relation joue ici un role d’a priori dans
la constitution du soi. Cependant, le cours des choses est tel que cette forme
de relation tend constamment a s’effacer pour ne laisser place qu’a des
rapports du type Je-Cela. Ce qui tend alors a disparaitre, c’est la dimension
relationnelle fondamentale, l'entre-deux, lintervalle, l'espace préalable
ou le Je prend conscience de lui-méme devant la manifestation de l'autre
en tant qu'autre. D’ou l'insistance a la prise en compte de cette dimension
ontologique fondamentale, antérieure a toute opposition entre sujet et
objet, entre subjectivisme et objectivisme, ou encore entre psychologisme et
cosmologisme. En ce sens, la pensée de Buber cherche a formuler ce qu’il
convient d’appeler une « ontologie de la relation » suivant le grand principe
selon lequel : « Au commencement est la relation »*.

2.1.3. Le soi responsable de l'autre

Dans son projet phénoménologique, Levinas s’inspire de la pensée de
la relation développée par Buber. Pour lui, le principal mérite de Buber
est de partir du primat de la relation, c’est-a-dire du caractere originaire
et irréductible de la relation Je-Tu, plutot que du primat de la conscience,
comme on l'a fait dans la philosophie moderne a partir de Descartes*. Dans
cette perspective, le soi est pensé, d’abord et avant tout, dans sa relation a
l'altérité d’autrui, et non pas comme un moi antérieur a toute relation. Il y a
une rupture avec les philosophies de la conscience et une reprise de fagon
radicale du questionnement éthique.

42 M. BUBER, La vie en dialogue, p. 18 et p. 25. Gaston Bachelard renchérit : « Rien de
plus dangereux que d'y postuler la simplicité, I'indépendance des étres, ou méme leur
unité. Il faut y inscrire de prime abord la Relation. Au commencement était la Relation,
c’est pourquoi les mathématiques regnent sur le réel » (G. BACHELARD, Etudes,
Paris, Vrin, 1970, p. 19). Dans la perspective de la sociologie relationnelle de Pierpaolo
Donati, « la société est relations (et non qu’elle a des relations) » (P. DONATI, La relation
comme objet spécifique de la sociologie, dans Revue du MAUSS, n. 24 (2004/2), p.
6). Autrement dit, « 'essence méme du social est relationnelle : les faits sociaux sont
compris et expliqués en présumant que le début de tout fait social est la relation. « Au
commencement il y a la relation» » (P. DONATI, Quelle sociologie relationnelle? Une
perspective non relationniste, dans Nouvelles perspectives en sciences sociales, 13 (1)
(2017), p. 326).

43 Cf. E. LEVINAS, Hors sujet, Paris, Le livre de poche, 1997, p. 29 et p. 58.



Bumuntu ou 'humain dans la relationalité 45

«L’éthique commence devant1'extériorité de 'autre, devant autrui, et comme
nous aimons le dire, devant son visage qui engage ma responsabilité de par
son expression humaine laquelle précisément ne peut pas, sans s'altérer,
sans se figer, étre tenue objectivement a distance »*.

Certes, Levinas s’appuie sur le renouvellement de I"éthique amorcé par
Buber pour échapper aux présupposés épistémologiques et idéalistes de
Husserl et au cadre ontologique de la philosophie heideggérienne. Toutefois,
il se distancie de Buber sur quelques points essentiels. Il soutient « qu’il ne
faut pas s’en tenir a ce formalisme un peu romantique d’un spiritualisme
trop vague »* qui caractérise les écrits de Buber. Il radicalise la démarche
de Buber en opérant une séparation plus nette de I'éthique et de I'ontologie,
et en reconnaissant un primat a 1’éthique. L’erreur de Buber serait d’avoir
préservé la dimension ontologique en pensant encore la relation Je-Tu comme
un mode d’étre, comme une co-présence ou un co-esse*®. La tache est donc de
repenser la relation Je-Tu dans des termes purement éthiques, libérée de tout
langage ontologique. L’ceuvre de Levinas est une recherche pour « penser
la relation a autrui et I'Infini comme dés- inter- essement dans les deux sens
du terme : comme gratuité de la relation, mais aussi comme 1’éclipse du
probléme traditionnel de I'étre dans la relation avec Dieu et avec autrui »*.
Ce qu’il faut a tout prix mettre au jour, c’est 'antériorité et I'irréductibilité de
la relation éthique par rapport a toute ontologie. C'est poser I'éthique comme
philosophie premiere : au commencement est la relation éthique®.

Par ailleurs, Levinas cherche a repenser le soi dans sa dimension
relationnelle. Du point de vue de la relation éthique, le soi n’est pas d’abord
dans des rapports de réciprocité, comme le décrit Buber, mais dans une
relation asymétrique face a l'altérité dautrui. Le point de départ n'est
pas l'interpellation que le Je adresse au Tu et qui instaure une réciprocité
dialogale entre les deux termes, mais dans l'injonction d’autrui qui rend
le soi responsable. Comme l'explique Levinas : « I'abord d’autrui n’est pas
originellement dans mon interpellation de l'autre homme, mais dans ma
responsabilité pour lui. Relation éthique originelle »*. La responsabilité
pour l'autre homme est inconditionnelle et illimitée.

44 E. LEVINAS, Hors sujet, p. 50.

45 E. LEVINAS, Hors sujet, p. 30.

46 E. LEVINAS, Hors sujet, p. 36-37.

47 E. LEVINAS, Hors sujet, p. 65.

48 M.-A. VALLEE, Penser le soi, p. 304-305.
49 E. LEVINAS, Hors sujet, p. 61.



46 Joseph MBAYO MBAYO

« Responsabilité gratuite qui ressemble a celle d’'un otage et qui va jusqu’a
la substitution a autrui, sans exigence de réciprocité. [...] Ici donc,
contrairement au Je-Tu de Buber, pas d’égalité initiale [...]. Inégalité
éthique : subordination a autrui, diaconie originelle »™.

La figure du soi, qui émerge de la relation éthique originelle, est donc
celle d'un soi responsable et coupable, du soi subordonné a autrui, voire
otage de l'autre homme. Un soi constitué par I'injonction d’autrui, un soi face
a l'altérité et a la transcendance en position de répondant®'.

2.1.4. Les figures du soi adonné, interloqué et témoin

La voie ouverte par l'ceuvre de Levinas sera empruntée par différents
phénoménologues francais, en commengant par Jean-Luc Marion. Elle se
caractérise par son opposition au moi pur de la phénoménologie de Husserl
et au projet d'une constitution d’autrui a partir de l'ego transcendantal.
Elle résiste catégoriquement a toute recherche d'un « ego absolument
unique », qu’on pourrait trouver comme résidu irréductible de la réduction
phénoménologique, une fois suspendu I'ensemble des relations que le moi
entretient avec le monde et autrui. Cette voie se propose de penser un soi
toujours déja en relation, un soi qui se voit constitué par ses relations. Dans ce
sens, Marion pense le soi comme I’« adonné », I« interloqué » et le « t¢émoin »
qui sont trois fagons de penser le soi en contradiction avec tout effort ou toute
tentation d’absolutisation du soi. Il le fait a travers l'interpellation provenant
des phénomenes saturés™.

Le soi qui se découvre comme «adonné » n'est pas celui del’ego constituant,
mais le soi du phénomene en ce qu’il se donne. Le soi, dépouillé de sa
prétention a étre le Je transcendantal, a servir en quelque sorte de mesure
de toutes choses, doit plutot se comprendre lui-méme comme se recevant a
partir de la donation phénoménale. Le soi se présente sous les traits de '«
adonné », qui se définit précisément comme « celui qui se recoit soi- méme
de ce qu'il regoit »*. La figure de I'adonné représente donc un soi qui ne
se constitue qu'en relation a des phénomenes qui l'appellent, I'interpellent
ou le remettent en question. Marion prend en compte l'ensemble des
phénomenes saturés. Ainsi, la constitution de soi ne s’élabore pas seulement
dans la relation éthique, face au visage d’autrui, mais également devant un
événement ou une ceuvre d’art.

50 E.LEVINAS, Hors sujet, p. 61.

51 M.-A. VALLEE, Penser le soi, p. 305.

52 M.-A. VALLEE, Penser le soi, p. 305-306.

53 J.-L. MARION, De surcroit, Paris, PUF, 2001, p. 54.



Bumuntu ou 'humain dans la relationalité 47

Face a n'importe quel phénomene saturé, le soi se voit réduit au rang
d’«interloqué». D’abord, l'interloqué est précisément celui qui se voit
constitué par un appel, celui qui se regoit d'un événement d’interpellation.
Autrement dit, 'interloqué ne s’appuie sur aucune autoposition, mais se
voit au contraire convoqué par ce qui se donne. L’adonné ne surgit comme
individualité qu’a partir d’une relation d’interpellation plus originaire que
toute autarcie, tandis que l'interloqué est celui qui est « sur-pris » par le
phénomene saturé, cest-a-dire qu’'il est pris par l'exces du phénomene
qui contredit toute visée intentionnelle, il tombe en quelque sorte sous
son emprise. Enfin, l'interloqué recoit du fait de cet appel une « facticité
indéniable ». La premiere parole n’est jamais la sienne, mais toujours déja
une parole qui lui a été adressée avant méme qu’il ne f(it en mesure de
prendre la parole*.

Comme '« adonné », ou '« interloqué », se voit constitué par ce qui
I'excede, il se voit dépassé par une phénoménalité qu’il n‘arrive pas a
dominer. Face a cette phénoménalité, le soi se retrouve en position de témoin.
La figure du témoin chez Marion, désigne précisément « une subjectivité
dépouillée des caracteres qui lui donnaient un rang transcendantal ».
A linstar de I« adonné » et de I'« interloqué », le témoin se voit constitué par
une phénoménalité qu’il n‘arrive pas a dominer et par rapport auquel il est
toujours en retard. Sa particularité est de se tenir dans une tension entre la
saturation phénoménale et son effort pour rendre compte des phénomenes™.
Comme '« adonné » et '« interloqué », le témoin est une figure du soi dont le
projet transcendantal de constitution est condamné a I’échec. Le témoin vient
toujours dans un second temps : il n‘apparait en qualité de témoin que par
rapport a quelque chose qui le précede”.

2.1.5. Les figures du soi mandaté, herméneutique et capable

La conception relationnelle du soi qu'on trouve chez Paul Ricoeur
accorde plus de consistance propre au soi que ne le font Kierkegaard, Buber,
Levinas et Marion suivant le modele théologique de 'homme devant Dieu.
Pour Ricoeur, le soi se constitue et se définit essentiellement a travers ses
relations, ses appartenances et ses capacités.

54 M.-A. VALLEE, Penser le soi, p. 306

55 J.-L. MARION, Etant donné, Paris, PUF, 1998, p. 302.

56 Cf.J.-L. MARION, Le visible et le révélé, Paris, Cerf, 2005, p. 180. Sur la figure du témoin,
cf. J.-.L. MARION, Etant donné, p. 302-305.

57 M.-A. VALLEE, Penser le soi, p. 307.



48 Joseph MBAYO MBAYO

« La dimension relationnelle du soi apparait trés clairement chez Ricceur
a travers la figure du soi mandaté (responsive self), soit cette idée d'un soi
qui se voit interpellé dans sa conscience (Gewissen) a travers les Ecritures.
Il s’agit, a l'instar du modele de 'homme devant Dieu, d"un soi qui répond
a un appel venant de quelque chose qui le dépasse, a une parole qui le
précede »*.

A partir de I'interprétation théologique de la conscience qui croise celle
proposée par Gerhard Ebeling, Ricoeur décrit la conscience comme «1’organe
de la réception du kérygme », c’'est-a-dire le lieu ou I'interpellation religieuse
est susceptible de résonner et d’étre écoutée. Pour lui, il convient de situer le
phénomene de la conscience dans un cadre relationnel triadique : le souci de
soi, I'attention au monde, 1’écoute de Dieu®.

« Dans la perspective d’Ebeling, la conscience entretient en effet une triple
relation a soi (coram seipso), au monde (coram mundo) et a Dieu (coram Deo).
Or, le « soi mandaté » dont parle Ricoeur est précisément un tel étre de
relation, mais qui ne répond a l'appel qu’a partir d’une interprétation
critique des Ecritures ».

En plus de la figure du soi mandaté, il y a la figure du soi herméneutique.
Le soi herméneutique est en effet un soi décentré, qui ne se comprend lui-
méme qu’en relation a autre chose que soi, en commengant par les symboles,
les mythes, les ceuvres de la littérature universelle, les Ecritures, les ceuvres
d’art, etc. Le soi herméneutique est aussi et surtout un soi se constituant et se
définissant fondamentalement a travers un ensemble de relations : relations
de promesse, relations éthiques et morales, relations a l'altérité, etc. Toutefois,
chez Ricoeur, cette dimension relationnelle ne s’y trouve jamais absolutisée,
elle se voit maintenue en équilibre avec la dimension des appartenances et
celle des capacités.

S’inspirant grandement des travaux de Heidegger et Gadamer,
Ricceur fera des appartenances une détermination appelée a jouer un role
fondamental dans la constitution et la définition d’un soi herméneutique.
Une caractéristique centrale de la tradition herméneutique est d’avoir
proposé une importante réflexion sur l'appartenance sous ses différentes
formes : appartenance a I’étre, au langage, a I'histoire, a des traditions, a des
communautés ou des groupes®.

58 M.-A. VALLEE, Penser le soi, p. 308.

59 P. RICCEUR, Le soi “mandaté”. A I'école des récits de vocation prophétique, dans P.
RICCEUR, Amour et justice, Paris, Seuil, 2008, p. 94.

60 M.-A. VALLEE, Penser le soi, p. 308.

61 M.-A. VALLEE, Penser le soi, p. 309.



Bumuntu ou 'humain dans la relationalité 49

Ricceur insiste sur le fait que I'appartenance a une époque particuliere
de T'histoire, a certaines communautés linguistiques et culturelles et a
différentes traditions, aura un impact déterminant sur le soi, en lui conférant
une teneur propre, c’est- a-dire en faisant de lui, en grande partie, 1'étre qu’il
est. Ces différentes appartenances ne doivent pas constituer un ensemble
de déterminismes que le soi serait condamné a subir péniblement. Sans
jamais arriver a une parfaite transparence a soi, le soi peut développer
une conscience finie de 'impact de ces différentes appartenances sur son
étre. Plus encore, ces diverses appartenances contribuent en grande partie
a rendre possible le fait d’étre soi. Un soi sans langue, sans communauté,
sans tradition, qui n’occuperait pas une place dans I'histoire, n’est en réalité
qu'une pure abstraction, un soi vidé de toutes ses déterminations. La notion
d’appartenance se comprend mieux en lien avec les notions de situation
et d’horizon. Toute appartenance représente une place occupée par le soi,
forme un sol sur lequel il peut s'appuyer. Le soi herméneutique est toujours
déja un soi en situation, un soi positionné. Mais toute situation s’accompagne
d"un horizon plus vaste susceptible d’étre déplacé, un horizon qui indique
a la fois une limitation liée a notre situation et une ouverture vers d’autres
horizons possibles®.

Enfin, la figure du soi capable. La phénoménologie herméneutique de
I’homme capable permet de penser I'agir comme un mode d’étre fondamental
du soi. Cette phénoménologie insiste sur les capacités du soi a parler, a
comprendre, a interpréter, a agir, a se raconter, a se reconnaitre responsable, a
se souvenir, etc. Dans cette perspective, le soi est, d’abord et avant tout, défini
comme un étre de capacités. Plus précisément, la notion d’homme capable
sert a désigner un « soi se reconnaissant dans ses capacités »*, a travers le
phénomene de l'attestation de soi. En mettant l'accent sur la capacité, on
prend en contrepoids le privilege quasi-exclusif accordé a la passivité dans
des phénoménologies comme celles de Levinas et de Marion. Pour rendre
compte du soi, il est absolument impératif de décrire la dimension active de
son étre, C’est- a-dire la possibilité qu’il a de mobiliser ses différentes capacités
en vue d'une fin. De fait, par-dela la dimension du subir ou du patir, le soi
se caractérise de fagon essentielle non seulement par son aptitude a réagir,
mais par celle a agir et a faire, en d’autres termes a prendre des initiatives, a
poursuivre des fins et a faire arriver des choses. C’est que le soi ne se laisse
jamais réduire a n’étre qu'un simple adonné, interloqué, témoin ou otage,
mais qu’il est toujours aussi un étre agissant au sens insigne du terme, c’est-
a-dire que 'étre qu’il est se définit en grande partie par ses actions et ses
engagements®.

62 M.-A. VALLEE, Penser le soi, p. 309-310.
63 P. RICCEUR, Parcours de la reconnaissance, Paris, Stock, 2004, p. 144.
64 M.-A. VALLEE, Penser le soi, p. 310.



50 Joseph MBAYO MBAYO

Toutefois, on peut repérer une ambivalence dans l'articulation entre les
notions de relations, d’appartenance et de capacité en tant que déterminations
fondamentales du soi. Les relations constituent aussi bien I'espace commun
ou intersubjectif de nos appartenances qu'une possible source de remise
en question de celles-ci. En effet, le soi n'est jamais seul a appartenir a
une tradition, a une communauté, a I'histoire. Toute appartenance est en
réalité co-appartenance. Dans ses différentes appartenances, le soi partage
une méme condition avec ses contemporains, il a été précédé par des gens
qui ont vécu avant lui, et il aura des successeurs. A travers les différentes
relations qu’il entretient, le soi peut se sentir interpellé par autrui, par une
Transcendance ou par un phénomene saturé et, par suite, étre poussé a
faire un effort de distanciation par rapport a ses appartenances, a revoir
ou changer certaines de ses appartenances (ex : appartenances politiques,
religieuses, associatives, etc.). En retour, il ne fait aucun doute que les
appartenances les plus fondamentales fournissent un sol préalable ou un
contexte aux relations entretenues par le soi. C’est toujours sur le fond de ses
appartenances préalables que le soi se rapporte a autrui, fait des rencontres,
entre en relation ou se sent interpellé®.

Une certaine ambivalence se révele également dans les relations par rapport
aux capacités du soi. La prise en considération de la dimension relationnelle
du soi dans une réflexion sur les capacités évite de poser un soi qui, d’entrée
de jeu, disposerait pleinement de toutes ses capacités, avant tout rapport a
autrui. Avant toute relation, les capacités du soi ne peuvent se présenter
au mieux que comme de simples prédispositions. Ce n'est qu’a travers un
certain nombre de relations (ex : relations familiales, sociales.) qu’elles sont
susceptibles de s'acquérir, se développer et s'épanouir. Cependant, il est tout
aussi vrai que certaines formes de relation peuvent nuire a ce développement
(ex : mépris, oppression, asservissement.). Mais toute relation fait appel, de
la part du soi, a un certain nombre de capacités, aussi minimales soient-elles.
Sans l'intervention de ses capacités a comprendre, a interpréter, a parler, a
agir, le soi ne serait absolument pas en mesure de répondre aux interpellations
et aux injonctions qu’il regoit. En somme, si le développement des capacités du
soi fait nécessairement intervenir une dimension relationnelle, en retour, toute
relation a autrui (ou a soi) fait appel aux capacités du soi. Celles-ci se déploient
a la fois a travers des interactions et a partir des appartenances du soi.

Le soine peut se raconter que depuis son appartenance a une communauté
linguistique. De méme, il ne peut développer une conscience historique qu’a

65 M.-A. VALLEE, Penser le soi, p. 311.



Bumuntu ou 'humain dans la relationalité 51

partir de sa propreinsertion dansle travail de I’histoire et de son appartenance
a des traditions. Tout en rendant possible le développement des capacités, les
différentes appartenances sont aussi une source delimitations : danslamesure
ou il se trouve en quelque sorte toujours en retard sur ses appartenances les
plus fondamentales, le soi ne peut jamais pleinement percer a jour la fagon
dont elles déterminent l'exercice de ses capacités. Pour le dire autrement,
il n'y a pas de distanciation absolue permettant au soi d’étre parfaitement
transparent a soi par rapport a ses appartenances. Néanmoins, la capacité de
dire suppose toujours la capacité de dire autrement. La capacité de raconter,
celle de raconter différemment. La capacité de comprendre et de répondre
a une question est intimement liée a celle de questionner en retour. Par le
fait méme, toutes les capacités du soi renferment la possibilité d’introduire
un écart, de provoquer une distanciation, de dire, de faire ou de penser
autrement. De par les capacités dont il dispose, le soi est donc susceptible
de repenser ou de remettre en question ses appartenances. Et pour la méme
raison, il peut également confirmer leur bien-fondé et s'engager en leur
faveur®.

2.2. Les biens relationnels

La primauté accordée aux biens relationnels dans la perspective
afrocentrique de la pensée de I'ubuntu se retrouve également dans la tradition
occidentale avec la thématisation du concept des biens relationnels.

La catégorie de bien relationnel a été introduite dans le débat théorique
presque simultanément au milieu des années quatre-vingt par le philosophe
et sociologue Pierpaolo Donati (1986) et la philosophe Martha Nussbaum
(1986). Le concept « bien relationnel » a été repris par les économistes tels
que Benedetto Gui (1987), Luigino Bruni et Stefano Zamagni, Carole Uhlaner
(1989)".

66 M.-A. VALLEE, Penser le soi, p. 311-312.

67 L. BRUNI, La Blessure de la rencontre. L’économie au risque de la relation, Paris,
Nouvelle Cité, 2014, p. 159. Lire également B. GUERY, Bien relationnel et bien commun :
une exploration cartographique aux frontieres de la philosophie et de I'’économie, dans
M. BOYANCE et B. GUERY, Le bien commun a la croisée des disciplines : Philosophie,
droit, économie, sciences de gestion, Presses universitaires de I'lPC, 2018, p. 13-24.



52 Joseph MBAYO MBAYO

2.2.1. L’homo oeconomicus versus I’homo relationalis

En économie, le concept de biens relationnels est mobilisé pour palier
la faiblesse de la théorie économique classique et plus particulierement
du modele anthropologique de 1'homo oeconomicus. En effet, les théories
économiques classiques font de la production et de la consommation des
actes soit solitaires, soit collectifs, mais dans ce dernier cas, elles ne rendent
pas compte de la relation entre les membres du collectif qui produit ou
consomme. Dans ce sens, les biens relationnels sont des réalités distinctes
de la relation elle-méme. Benedetto Gui et Carole Uhlaner estiment que
les biens relationnels ne correspondent pas a la relation méme, ils sont des
composantes de la relation. Les biens relationnels sont des « biens que 1'on
peut posséder uniquement grace a une entente mutuelle qui s’instaure suite
a des actions conjointes et appropri€es, effectuées entre une personne et
d’autres personnes non arbitraires »®. La catégorie des biens relationnels
indique qu’« il ne suffit pas (...) de mettre en ceuvre le modele de 1'’homo
oeconomicus, mais il faut introduire un autre modele, que nous appellerons :
homo relationalis, qui insere la dimension économique de I'étre humain dans
un contexte plus originaire de relationalité anthropologique naturelle avec le
monde et les autres »*. Le bien relationnel est une forme de « bien » capable
d’'unir l'aspect économique et 'aspect « relationnel » de I'existence humaine.

« La catégorie de “biens relationnels” est « particulierement féconde, par
sa capacité a unir la sphere privée et celle de la finalité sociale (le privé
social), de donner place a la réciprocité au sens symbolique et de facon
plus générale a la dimension « intangible » de I'ensemble des relations
émanant de sujets sociaux sur un mode relationnellement réflexif avec la
production et la jouissance partagée de biens qui ne pourraient étre obtenus
d’une autre facon. La rationalité est ici congue, non comme l'instrument
que les individus emploient pour calculer de la fagon la plus efficace
possible leur utile propre et s’en garantir ainsi l'acquisition, mais comme le
résultat d’un processus marqué sur un mode relationnel, en tant qu’il dépend
de I'ensemble des relations qui se déploient entre des sujets. La rationalité
est pleinement congue comme r(el)ationalité et c’est pour cela que les biens
qui lui sont associés peuvent étre produits aussi bien dans I'Etat que sur le
marché, dans le privé comme dans le public, dans le social comme dans la
famille »”.

68 C. J. UHLANER, “Relational goods” and participation: Incorporating sociability into a
theory of rational action, dans Public choice 62, n. 3 (1989), p. 253—-285.

69 G.LINGUAetG. PEZZANO, Repenser la rationalité économique : de ’'homo oeconomicus
a I’homo relationalis, dans Noesis n. 20 (2012), p. 7.

70 G.LINGUA et G. PEZZANO, Repenser la rationalité économique, p. 9.



Bumuntu ou 'humain dans la relationalité 53

L’approche économiste considere que les biens relationnels sont les
dimensions des relations qui ne peuvent étre ni produites ni consommeées par
un seul individu, parce qu’elles dépendent des modalités et des motivations
des interactions avec les autres, et parce que I’on peut en jouir uniquement
si elles sont partagées dans la réciprocité. Pour Benedetto Gui, lors d'une
rencontre « entre un vendeur et un acheteur potentiel, entre un médecin
et un patient, entre deux collegues de travail, et méme entre deux clients
d’un méme magasin »”!, outre les résultats habituels (une transaction, une
mission de production ou une prestation de service), on obtient d’autres
types particuliers de résultats intangibles, de nature relationnelle, qui sont
précisément les biens relationnels. On peut ajouter que les biens relationnels
sont « les composantes affectives et communicatives des relations
interpersonnelles » (Gui et Sugden) ; « les résultats intangibles de nature
affective et communicative qui sont produits a travers les relations sociales »
(Gui) ; les « biens intangibles dont on ne peut avoir la jouissance seul, et
qui sont engendrés a I'occasion d’une relation entre agents non-anonymes »
(Bechetti et al.). On qualifierait les biens relationnels d’externalités positives.
Cependant, I'externalité est non-intentionnelle, tandis que le bien relationnel
est voulu.

2.2.2. Les biens relationnels en vue de la vie bonne

En philosophie, Martha Nussbaum se situe dans la tradition classique
aristotélicienne qui défend la these anthropologique, a savoir la nécessité
d’établir des relations interpersonnelles non instrumentales pour une
vie bonne ou heureuse. Pour cette raison, cette théorie du bonheur ou de
I’épanouissement humain met l'accent sur le concept-clé de bien relationnel.
Nussbaum définit « le bien relationnel » par opposition a la vertu, au sein
des excellences humaines, dans le contexte de la pensée aristotélicienne”.
Il y a deux sortes d’excellences : celles qui peuvent exister sans autrui (le
courage, la prudence, la générosité) et celles qui non seulement ne peuvent
s’exprimer sans l'autre, mais ne peuvent exister sans 'autre (I'amour, I'amitié).
C’est pour souligner la fragilité du bien relationnel que Nussbaum met en
avant la dépendance a un autre partenaire”.

71 B. GUI, Piu che scambi incontri. La teoria economica alle prese con i fenomeni relazionali,
dans P.L. SACCO et S. ZAMAGNI, Complessita relazionale e comportamento economico.
Materiali per un nuovo paradigma di razionalita, Bologne, 2002, p. 27, cité par L. BRUNI,
La Blessure de la rencontre, p. 122.

72 M. NUSSBAUM, La fragilité du bien. Fortune et éthique dans la tragédie et la philosophie
grecques, Paris, Editions de I'éclat, 2006, p. 424 s.

73 B. GUERY, Bien relationnel et bien commun, p. 26.



54 Joseph MBAYO MBAYO

Les biens relationnels sont donc les expériences humaines ot le bien est la
relation en soi. Ainsi, 'amour réciproque, I'amitié et I'engagement civil sont
trois biens typiquement relationnels, dans lesquels c’est la relation méme
qui constitue le bien, car ces biens apparaissent et disparaissent avec elle”™.
Le concept de « biens relationnels » permet de mettre en évidence la valeur
des relations comme condition de l'accomplissement de chaque homme.
Cette dimension relationnelle des biens s’inscrit aussi bien dans la durée que
dans une logique collective.

2.2.3. La typologie des biens relationnels et le paradoxe
de la relationalité

Les biens relationnels peuvent étre regroupés en deux grandes classes.
Pierpaolo Donati propose de les appeler biens relationnels « primaires » et «
non primaires » ou « secondaires ». Dans les biens relationnels primaires, la
composanterelationnelle delarencontrene peuts’annuler sans détruirele bien
méme, autrement dit, en annulant sa valeur. Les biens relationnels primaires
sont primordiaux dans l'évaluation du bonheur ou de l'’épanouissement
humain. Quand la qualité des biens relationnels augmente ou diminue, cela
affecte le bonheur des personnes concernées. Dans le second cas, le bien
relationnel secondaire est un résultat qui s‘ajoute aux autres composantes
découlant de l'interaction-rencontre, et il y a la valeur éventuellement nulle
de ce résultat de la relation méme si les protagonistes en tirent le bénéfice.

Les biens relationnels étant faits de relations, nous ne pouvons en jouir
que dans la réciprocité. C’est 1a que réside toute leur beauté, mais aussi leur
vulnérabilité. Le bien relationnel est tributaire de la réponse de l'autre car, si
l'autre ne répond pas, on n’en retire aucun bien sinon un « mal relationnel »”.
D’apres Aldo Haesler, c’est en prenant en compte la qualité des biens
relationnels qu’on peut évaluer une société décente. S'appuyant sur I'analyse
sociologique du suicide par Durkheim, il énonce quatre propositions pour
envisager le rapport constitutif qui peut étre établi entre la normativité de la
relation humaine et une société juste ou décente :

(A) Une société décente est une société qui expose le moins ses membres au risque
de se suicider.

(B) Une société décente qui n'exposerait pas les individus au risque de se suicider,
est une société qui leur offre la possibilité d’entrer en relation et de le rester.

74 L.BRUNI, La Blessure de la rencontre, p. 162.
75 L. BRUNI, La Blessure de la rencontre, p. 165-168.



Bumuntu ou 'humain dans la relationalité 55

(C) Une société décente offre aux individus des formes sociales en nombre
suffisant pour qu’ils puissent entretenir des relations humaines. Et elle sera d autant
plus décente qu'ils pourront intervenir pour transformer ces formes.

(D) Une société sera d'autant plus décente qu'elle donnera aux individus des
possibilités d'exprimer pratiquement et politiquement le refus de voir leurs relations
diminuées, saccagées ou diverties’.

Les relations réussies sont indispensables au bonheur de 'homme. L’étre
humain en relation a une immense faculté d’endurance et I'étre humain
privé de relation est confronté a la contingence absolue de son existence. « Le
paradoxe de la relationalité humaine est donc bien qu’entre étre ou ne pas
étre en relation, la différence est un abime ontologique, alors méme qu’étre
en relation c’est toujours aussi se tenir a la limite de cet abime »””. Le bumuntu
préconise les relations épanouissantes dans la relationalité sans perdre de
vue la fragilité des biens relationnels (Martha Nussbaum), la blessure de la
rencontre (Luigino Bruni) et les blessures morales (Axel Honneth) dans la
relationalité. C’est pourquoi le bumuntu comme culture de l'excellence se
réalise dans une dialectique de la relationalité positive-valorisante et de la
relationalité négative-dévalorisante. Celle-ci est mortifére pour la vie et les
liens sociaux. Celle-la est au service de la promotion de la vie et des liens
sociaux.

Dans la relationalité positive-valorisante, le role de la relation est de
mobiliser les alliés de la vie contre ceux de la mort, et d’assurer la victoire
des alliés de la vie sur ceux de la mort (E. Mveng). Malgré la conflictualité
qui traverse la relationalité et la fait parfois, voire souvent basculer dans la
relationalité négative-dévalorisante, la relationalité ne doit pas étre rompue
car elle est ce lien tenu qui permet d’étre vivant jusqu’a la mort afin que la
vie puisse toujours triompher et que le vivre-ensemble soit toujours possible
au point que la relationalité est au commencement (M. Buber, G. Bachelard,
A. Caillé) et a la fin de la vie et du vivre-ensemble. La conflictualité dans la
relationalité ne met pas fin a la relationalité, elle la relance dans la voie du
dialogue et de I'écoute mutuelle.

76 A. HAESLER, Les quatre moments de la relation humaine. Pour une sociologie de
I'¢change, PDF disponible sur www.academia.edu
77 A. HAESLER, Les quatre moments de la relation humaine, p. 45.



56 Joseph MBAYO MBAYO

Conclusion

La primauté de la relationalité dans l'optique du bumuntu autorise de
situer la relationalité au commencement et a la fin del’étre humain d"une part,
et d’accorder la primauté aux biens relationnels par rapport aux autres biens,
notamment les biens économiques, d’autre part. Les biens relationnels étant
faits de relations, leur jouissance exige la réciprocité. Quand la réciprocité
fait défaut, il peut y avoir un « mal relationnel ». Le bumuntu milite pour
la promotion de l'excellence de la vie fondée et enracinée dans les relations
épanouissantes et décourage la médiocrité de la vie cristallisée et ancrée
dans les relations toxiques.



