
Cahiers
des Religions
Africaines
Nouvelle série. Volume 5, n. 9 (juin 2024)

Dialogue interreligieux en Afrique

presses de l’universite catholique du congo

Domenico ARENA, Dialogue islamo-chrétien en Afrique. Une expérience missionnaire, p. 77-100.

https://doi.org/10.61496/LYKB6656



77

Dialogue islamo-chrétien en Afrique 
Une expérience missionnaire

Domenico ARENA, omi 
Ancien Directeur de l’Institut Africain des Sciences de la Mission 

(Kinshasa)

Résumé - A travers la Déclaration Nostra Aetate, le Concile Vatican II a fondé 
l’impératif du dialogue interreligieux sur le modèle de la communion trinitaire. 
Cette étude, enrichie par une expérience missionnaire concrète au Sénégal, trace des 
voies et des mécanismes qui favorisent le dialogue de vie entre les chrétiens et les 
musulmans, tous enracinés dans la culture de la teranga.

Mots-clés : Nostra Aetate, dialogue islamo-chrétien, Sénégal, teranga, dialogue de 
vie.

Summary - Through the Declaration Nostra Aetate, the Second Vatican Council 
founded the imperative of interreligious dialogue on the model of Trinitarian 
communion. This study, enriched by a concrete missionary experience in Senegal, 
outlines ways and mechanisms to foster a dialogue of life between Christians and 
Muslims, all rooted in the culture of teranga.

Keywords: Nostra Aetate, Islamo-Christian dialogue, Senegal, teranga, dialogue 
of life.

Introduction 
L’importance du dialogue interreligieux et la nécessité de l’aborder 

avec sérénité en référence à la lumière évangélique et au magistère de 
l’Eglise, n’échappe à personne. En effet, prendre le temps d’en analyser 
les problématiques pour parvenir à des orientations positives, pourrait 
davantage promouvoir au moins des aspects cruciaux de l’évangélisation sur 
le continent africain. Nous pensons ici au dialogue avec les RTA qui, sous 
l’impulsion des structures de recherche congolaises, telles que le CERA et le 
CEEBA, pourrait continuer à dynamiser l’inculturation de la foi chrétienne ; 
et au dialogue avec l’islam, qui pourrait provoquer un engagement massif 
des populations africaines pour le progrès de l’Afrique.  

Notre réflexion sur l’islam en Afrique, part de notre expérience de 
missionnaire, au Sénégal (1979-2003) et au Congo (depuis 2004). 



78 Domenico ARENA

Pour encadrer cette modeste expérience, nous commencerons avec 
quelques considérations sur certains contenus de Nostra Aetate ; ensuite nous 
donnerons de l’espace au dialogue islamo-chrétien dans le contexte africain. 
Puis, nous parlerons de notre vécu, avant de conclure. 

1. Nostra Aetate 
Le retour à Nostra Aetate (NA) nous offre la possibilité d’encadrer le 

dialogue interreligieux, en général, et celui avec l’islam, en particulier, 
dans les acquis foncièrement innovants, sinon révolutionnaires, du Concile 
Vatican II. 

Cette assemblée ecclésiale d’un caractère unique dans l’histoire de l’Eglise, 
– soit par l’ampleur de sa représentation œcuménique, soit pour sa durée et 
le travail abattu, mais surtout peut-être pour les répercussions dans le vécu 
ecclésial –, demeure un phare qui éclaire encore aujourd’hui la mission de 
l’Eglise dans le monde. Preuve en est le testament de l’inoubliable pontife 
Jean-Paul II et les premières interventions de Benoît XVI, tous les deux 
témoins directs des assises conciliaires1.

De ce fait, il convient de s’y référer, ne fût-ce que brièvement, pour 
contextualiser les contenus de Nostra Aetate qui, parmi les documents 
promulgués par le Concile, est le moins volumineux, mais parmi les plus 
innovateurs. 

Lire cette Déclaration en la rattachant au Concile, comme à un tout 
organique, va de soi et, depuis le commencement de ses approfondissements, 
cela a été fait. Elle « doit être considérée comme un complément, à la fois, 
de la Constitution Lumen Gentium et du Décret Ad Gentes». Partageant cet 
avis, nous retenons que Nostra Aetate s’inscrit de manière manifeste dans 
l’ecclésiologie de communion, – qu’on sait être l’idée-maîtresse du Concile, 
contenue tout d’abord dans Lumen Gentium (LG 1) –, et dans la théologie 
trinitaire de la mission propre à Ad Gentes (AG 1-4). 

1	 Dans son premier discours la référence au Concile est bien présente. Quant au dialogue, 
voilà ce qu’il a dit tout récemment aux communautés musulmanes d’Allemagne : « Nous 
ne pouvons pas céder à la peur ni au pessimisme. Nous devons plutôt cultiver l’optimisme 
et l’espérance. Le dialogue interreligieux et interculturel entre chrétiens et musulmans ne 
peut pas se réduire à un choix passager. C’est en effet une nécessité vitale, dont dépend 
en grande partie notre avenir », Discours du Saint-Père Benoît XVI, Cologne, samedi 20 
août 2005 », dans http://www.lesri.com/Der_heure.htm, p. 2. 



79Dialogue islamo-chrétien en Afrique

En effet, dès ses premières lignes, on peut remarquer déjà que la Déclaration 
épouse la vision du monde professée à maintes reprises par le Concile, et qui 
consiste à voir sa tendance à l’unité comme un signe des temps2 : 

	 «  A notre époque où le genre humain devient de jour en jour plus 
étroitement uni et où les relations entre les divers peuples augmentent, 
l’Eglise examine plus attentivement quelles sont ses relations avec les 
religions non chrétiennes » (NA 1). 	  

L’analyse que l’Eglise fait de ses relations avec les autres religions, en 
vue de rechercher un nouveau rapport avec elles, qui par après résidera 
dans la notion de dialogue, est motivée aussi par la situation qui prévaut 
dans l’humanité, malgré les contradictions qu’elle traverse et que les Pères 
conciliaires ne minimisent pas3. Ainsi le dialogue est à lire comme une 
aspiration profonde de la race humaine, visible dans l’histoire contemporaine. 

On peut dire que la recherche de ce nouveau rapport, consistant dans le 
dialogue, surgit de l’humanité comme une nostalgie de Dieu, communion 
trinitaire, d’où elle vient et elle va4. De toute façon, ce qui est sûr c’est qu’à 
l’origine de tout il y a la volonté de ce même Dieu qui veut faire participer 
toute l’humanité à sa vie de communion5. 

Dans ce sens, notre document, dès ses premières lignes, fait sien un autre 
concept-clé de tout le Concile, à savoir que le plan de Dieu depuis toujours 
consiste à faire de l’humanité une fraternité universelle6 : 

	 « Tous les peuples forment, en effet, une seule communauté ; ils sont la 
même seule origine, puisque Dieu a fait habiter toute la race humaine sur la 
face de la terre; ils ont aussi une seule fin dernière, Dieu, dont la providence, 
les témoignages de bonté et les desseins de salut s’étendent à tous, jusqu’à ce 
que les élus soient réunis dans la cité sainte, que la gloire de Dieu illuminera 
et où tous les peuples marcheront à sa lumière » (NA 1). 

Or, cela peut se réaliser par l’entremise de l’Eglise qui a comme mission 
de stimuler les humains à l’unité, en tant que sacrement de l’union divine et 

2	 Cf. AA 14; DH 15; GS 3-5, 33, 42, 77; LG 28.
3	 Cf. GS 4, 77.
4 « Dieu, qui veille paternellement sur nous, a voulu que tous les hommes constituent une 

seule famille et se traitent mutuellement comme des frères. Tous, en effet, ont été créés 
à l’image de Dieu « qui a fait habiter sur toute la face de la terre tout le genre humain issu 
d’un principe unique » (Ac 17, 26), et tous sont appelés à une seule et même fin, qui est 
Dieu Lui-même » (GS, 24). 

5	 AG 1; LG 2.
6	 Cf. LG 1. 13. 28. GS 3-5. 24, 33. 38; AG 1, 7.



80 Domenico ARENA

de l’unité du genre humain7. Pour cela, elle fixe son attention sur ce qu’ils 
ont en commun : 

	 « Dans sa tâche de promouvoir l’unité et la charité entre les hommes, et 
même entre les peuples, elle examine ici d’abord ce que les hommes ont en 
commun et qui les pousse à vivre ensemble leur destinée » (NA 1). 

Ici, Nostra Aetate entérine une autre fondamentale visée de tout le Concile 
concevant l’Eglise comme une communion à l’image de celle trinitaire. Or 
tout cela nous fait remonter vers la source de cette communion à laquelle 
l’humanité aspire et dont l’Eglise se veut l’icône, à savoir la communion 
de source, celle prototype de Dieu-Trinité8. Pourtant, on peut penser que 
c’est à ce niveau que Nostra Aetate interagit avec le Décret Ad Gentes pour 
le compléter et se faire compléter par son apport. En effet, ce Décret, qui 
recommande aux chrétiens de suivre le Christ, comme modèle de dialogue, 
pour accomplir l’œuvre missionnaire9, rattache le dialogue à la mission de 
l’Eglise ; mission qui prend sa source dans la Trinité10. En cela, la même 
Trinité qui est source de la mission devient aussi source du dialogue11. 

N’est-ce pas que la communion trinitaire est aussi prototype du dialogue ? 
On peut arriver à dire même que, dans son essence ontologique, le mystère 
de la Trinité est dialogue. Les trois personnes divines sont Un par une 
relation d’amour, qui n’est que dialogue trinitaire, faisant l’unité d’un Dieu 
trinité de personnes.  Mais, ce qui est aussi propre à ce mystère, c’est que le 
dialogue, vivant en son sein, ne s’arrête pas aux trois Personnes divines, mais 
il s’ouvre, par les missions du Fils et de l’Esprit, au salut des humains qui, 
ainsi, ont la possibilité de participer à ce même mystère de dialogue qui est 
la Trinité (cf. LG 2). 

7	 LG 1 ; GS 42.
8	 Cf. J. CAPMANY, e.a., La Chiesa mistero di comunione e di missione, Roma, 1994 ; B. 

FORTE, L’Eglise icône de la Trinité. Brève ecclésiologie, Paris, 1985. 
9	 « Le Christ lui-même a scruté le cœur des hommes, et les a amenés par un dialogue 

vraiment humain à la lumière divine ; de même ses disciples, profondément pénétrés de 
l’Esprit du Christ, doivent connaître les hommes au milieu desquels ils vivent, engager 
conversation avec eux, afin qu’eux aussi apprennent dans un dialogue sincère et patient, 
quelles richesses Dieu, dans sa munificence, a dispensées aux nations ; ils doivent en 
même temps s’efforcer d’éclairer ces richesses de la lumière évangélique, de les libérer, 
de les ramener sous l’autorité du Dieu Sauveur» (AG 11 ). 

10	 Cf. J. LOPEZ GAY, Dimension trinitaire christologique et pneumatologique de la mission, 
dans Eléments de théologie missionnaire, Roma, 1978, p. 5-21. Voir aussi AG 1-4. 

11	 La Trinité alors, telle un mystère de communion missionnaire –, pour employer les 
mots avec lesquels Jean-Paul II aimait définir l’Eglise et sa mission dans le monde (cf. 
Christifideles Laici 32) –, est censée être la source, aussi bien du dialogue que de la 
mission de l’Eglise. 



81Dialogue islamo-chrétien en Afrique

En somme, selon le langage classique, la Trinité immanente, et donc sa 
communion ontologique, est en même temps Trinité économique, s’ouvrant 
à la mission de salut qui est, en définitive, mission de communion, communion 
missionnaire, mission à pratiquer dans et par le dialogue12. 

De cette vision des choses où toute personne, au-delà des races, de la 
couleur, de l’appartenance ethnique et de la religion, est candidat à l’unité 
universelle, découle un regard positif sur les autres religions : 

	 « L’Eglise catholique ne rejette rien de ce qui est vrai et saint dans ces 
religions. Elle considère avec un respect sincère ces manières d’agir et de 
vivre, ces règles et ces doctrines qui, quoiqu’elles différent en beaucoup de 
points de ce qu’elle-même tient et propose, cependant apportent souvent 
un rayon de la Vérité qui illumine tous les hommes. Toutefois, elle 
annonce, et elle est tenue d’annoncer sans cesse, le Christ qui est ‘la voie, 
la vérité et la vie’ (Jean 14, 6), dans lequel les hommes doivent trouver la 
plénitude de la vie religieuse et dans lequel Dieu s’est réconcilié toutes 
choses » (NA 2). 

En définitive, tout en reconnaissant le devoir d’annoncer le Christ, c’est 
dans cette vision de communion missionnaire, – qui a son modèle foncier 
et éternel dans la Trinité et sa préfiguration historique dans l’Eglise –, que 
Nostra Aetate exhorte tous les chrétiens au dialogue, comme modalité de 
rencontre avec les fidèles d’autres religions : 

	 «  Elle exhorte donc ses fils pour que, avec prudence et charité par le 
dialogue et par la collaboration avec ceux qui suivent d’autres religions, 
et tout en témoignant de la foi et de la vie chrétiennes, ils connaissent, 
persévèrent et fassent progresser les valeurs spirituelles, morales et socio 
culturelles qui se trouvent en eux » (NA 2).  

Quelles conclusions pourrions-nous tirer de ces quelques considérations 
sur la Déclaration Nostra Aetate ?

12	 Cf. G. SANTOUNI, La mission de l’Eglise : de la Trinité, par la croix, dans l’Esprit, dans 
Revue Africaine des Sciences de la Mission, n. 2 (1995), p. 29-49 ; F. CIARDI, La 
communion est missionnaire et la mission est pour la communion, dans Revue Africaine 
des Sciences de la Mission, n. 2 (1995), p. 237-258. Nous prolongeons cette réflexion, 
car elle semble pouvoir nous offrir un cadre de solution de la problématique liée au 
rapport entre dialogue et annonce. En fait, ce qu’on vient de dire, mettrait en relation de 
complémentarité le dialogue et l’annonce comme, dans un certain sens, la communion et 
la mission sont en relation de complémentarité au sein de la Trinité et dans l’Eglise. Les 
deux modalités de la mission, qui sont annonce et dialogue, on les accepterait alors tels 
qu’ils sont, c’est-à-dire comme des éléments constitutifs et complémentaires de l’unique 
mission ecclésiale (cf. Redemptoris Missio 55). 



82 Domenico ARENA

-	 Que le dialogue n’est pas un choix de caractère diplomatique ou 
stratégique, mais qu’il est inséré dans une vision théologique greffée 
au mystère trinitaire13 ;  

-	 qu’il est la manifestation de l’amour de Dieu témoigné par les disciples 
du Christ ; 

-	 que le dialogue en tant que signe de l’amour de Dieu manifestée 
pleinement en Jésus-Christ et vécu par ses disciples dans la force de 
l’Esprit, est déjà annonce de bonne nouvelle, du Christ Seigneur et de 
son Royaume ; 

-	 qu’il est aussi la route royale pour réaliser le dessein de Dieu sur 
l’humanité qui consiste à faire de celle-ci une seule famille ;  

-	 que, pour tout ce qui précède, il est synonyme de communion, et donc 
de paix, de réconciliation et de salut14. 

-	 qu’il est, par sa nature divine, énergie unitive, car l’amour de Dieu 
s’exprimant dans le dialogue est pour une communion avec Lui-même 
et avec le prochain15 ; 

-	 qu’il est, par conséquent, la voie et, d’une certaine manière, la fin ultime 
de la mission, comme activité destinée à faire connaître, communiquer 
et faire participer à l’amour de Dieu ; 

-	 qu’il est constitutif de la vie de l’Eglise qui, – en tant que peuple « 
rassemblé dans l’unité du Père, du Fils et de l’Esprit-Saint » (cf. LG 4) 

13	 « Pour l’Eglise, il se fonde sur la vie même de Dieu un et trine. Dieu est Père de la famille 
humaine ; le Christ s’est uni à tout homme (Redemptoris Hominis 13) ; l’Esprit opère en 
tout homme : c’est pourquoi le dialogue se fonde aussi sur l’amour pour l’homme qui, en 
tant que tel, est la routopère en tout homme : c’est pourquoi le dialogue se fonde aussi 
sur l’amour pour l’homme qui, en tant que tel, est la route première et fondamentale 
de l’Eglise (Redemptoris Hominis 14) et sur le lien existant entre les cultures et les 
religions professées par les hommes » : JEAN-PAUL II, Nécessité du dialogue entre 
religions différentes, dans Telema, n. 3-4 (1985), p. 33-34. « L’Eglise est pleinement 
consciente d’être engagée dans le dialogue, avant tout, à cause de sa foi. La révélation 
nous fait entrevoir une vie de communion et d’échanges dans le mystère trinitaire » : 
SECRETARIAT POUR LES NON-CHRETIENS, Mission et dialogue, Kinshasa, 1985, 
p. 18. « La vision trinitaire et les exigences apostoliques, centrées sur l’amour, sont le 
fondement de la mission et donc du dialogue » : M. ZAGO, Les documents du Conseil 
Pontifical pour le dialogue interreligieux, dans Bulletin, n. 3 (1989), p. 369 ; « Ce mystère 
trinitaire d’amour et de communion est le modèle éminent de toute relation humaine et 
c’est le fondement du dialogue » : PONTIFICIUM CONSILIUM PRO DIALOGO INTER 
RELIGIONES, Lettre aux Présidents des Conférences Episcopales sur une spiritualité du 
dialogue, Roma, 1999, p. 1. 

14	 Cf. G. ROUTHIER, Le défi de la communion. Une relecture de Vatican II, Montréal, 
Médiaspaul, 1994 ; R. SCHREITER, Reconciliation as a New Paradigm of Mission, dans 
Sedos Bulletin, n. 7/8 (2005), p. 106-109.

15	 Cf. J.-A. MŒHLER, L’unité dans l’Eglise ou le principe du Catholicisme, Paris, 1938. 



83Dialogue islamo-chrétien en Afrique

et sacrement de l’unité de Dieu et de celle du genre humain16 –, est 
foncièrement communauté promotrice de dialogue17 ; 

-	 que les membres d’une telle Eglise, missionnaire par nature (cf. AG, 6) , 
sont tous missionnaires et sont conviés à vivre de ce dialogue ; 

-	 que, dans le plan de Dieu, toute personne, créée à l’image de Dieu18, 
est appelée et elle est en mesure de découvrir sa vocation au dialogue. 
Nos frères musulmans qui adorent le Dieu Un ne seraient-ils pas 
candidats eux aussi à ce dialogue (cf. LG, 13) ? 

Pour conclure ce point, disons, avec Jean-Paul II, qu’au commencement 
était « le Dieu de dialogue »19 et que par le dialogue, ce commencement advient 
dans l’aujourd’hui de la vie de l’humanité comme une présence du Dieu 
d’amour, manifesté en Jésus-Christ, le Seigneur ressuscité (cf. Mt 18, 20 ; 28, 
20). C’est justement dans cette présence du Christ que consiste la plénitude 
de la mission de l’Eglise20. Le dialogue, en tant que signe de l’amour et de la 
communion de la Trinité, en est le chemin et l’actualisation. 

2. Dialogue islamo-chrétien en Afrique 
Ce retour à Nostra Aetate nous semblait opportun dans la mesure 

où ce document a guidé, même si c’est de manière souvent implicite, 
notre expérience de dialogue et aussi pour comprendre les tenants et les 
aboutissants du dialogue interreligieux en Afrique, surtout avec l’islam. 

En effet, seul un enracinement de la réalité du dialogue dans l’humus 
théologique peut donner force à tous pour faire face aux découragements, 
sinon aux résistances, que souvent les chrétiens, mais aussi peut-être les 
musulmans, éprouvent à son égard. En effet, il y a des problèmes délicats 

16	 Cf. LG 1 ; GS 42.
17	 « Dieu est amour (1 Jn 4, 8, 16). Son amour salvifique a été manifesté et communiqué 

aux hommes en Christ. Il est présent et agissant dans le monde par le Saint-Esprit. 
L’Eglise doit être le signe vivant de cet amour pour en faire une norme de vie pour tous les 
chrétiens. Voulue par le Christ, la mission de l’Eglise est une mission d’amour, dont Il est 
lui-même la source, le terme, le modèle (cf. AG 2-5, 12 ; EN 26) ». Voir SECRETARIAT 
POUR LES NON-CHRETIENS, Mission, p. 9. 

18	 Cf. GS 24; AA 8.
19	 C’est lors de sa visite au Sénégal, pendant la rencontre avec les chefs musulmans, que 

Jean-Paul II déclare : « Notre Dieu est un Dieu de la paix... Il est un Dieu de dialogue, qui, 
depuis les origines, s’est engagé dans un dialogue de salut avec l’humanité qu’il a créée, 
un dialogue qui continue aujourd’hui et qui se poursuivra jusqu’à la fin des temps ». Cf. 
Chrétiens et Musulmans doivent être des personnes de dialogue, dans La Documentation 
Catholique, n. 7 (1992), p. 326-327. 

20	 Cf. H. DE LUBAC, Meditazione sulla Chiesa, dans Opera Omnia, vol. VIII, Milano, 1979, 
p. 148.



84 Domenico ARENA

d’intégration, problèmes dus à toutes sortes de différences, liées non 
seulement au credo, mais à la mentalité, au style de vie, au comportement 
que nous constatons tous les jours au contact avec l’islam et qui sont là pour 
nous pousser à dire que le dialogue est impossible. Les conflits armés sont 
là aussi, conflits qui mêlent l’ethnocentrisme à la religion (Nigéria, Soudan, 
Bosnie, Philippines...). Et, dernièrement, il faut tenir compte du terrorisme 
de nature religieuse qui, allumé par le fondamental droit économique de 
partage des ressource de la terre, continue à faire des victimes à cause de 
la religion, mais aussi parce que d’un côté comme de l’autre on n’accepte 
pas de dialoguer. La conséquence, c’est l’agressivité et la haine qui risquent 
de s’attiser et de grandir dans la conscience des adeptes des deux religions. 
Or, seul un dialogue, justifié et même légitimé par leurs religions, nous fait 
espérer qu’un jour les chrétiens et les musulmans seront en mesure de vivre 
unis et de travailler ensemble pour le bien de l’humanité, en Afrique et dans 
le monde entier. 

2.1. Nostra Aetate et le dialogue avec l’islam 
En Afrique, la difficulté d’un rapport serein entre le christianisme et l’islam 

se manifeste de manière aigue surtout au niveau de l’action missionnaire, car, 
dans ce domaine, chrétiens et musulmans se découvrent de plus en plus 
concurrents21. Alors, il nous faut un surplus de souffle spirituel que la vision 
théologique du dialogue contenue en Nostra Aetate peut nous transmettre, 
nous permettant de résister à tout découragement et aussi à tout esprit 
d’imposition de la religion au dépens de la liberté religieuse de tout homme. 

Dans ce sens, les textes de la Déclaration, relatifs au dialogue avec l’islam 
peuvent aider les chrétiens et les musulmans d’Afrique à ne pas démordre 
dans la recherche d’une rencontre heureuse pour eux et pour leur continent : 

	 « L’Eglise regarde aussi avec estime les musulmans qui adorent le Dieu 
Un, vivant et subsistant, miséricordieux et tout puissant, créateur du ciel 
et de la terre, qui a parlé aux hommes. Ils cherchent à se soumettre de toute 
leur âme aux décrets de Dieu, même s’ils sont cachés, comme s’est soumis 
à Dieu Abraham, auquel la foi islamique se réfère volontiers. Bien qu’ils 
ne reconnaissent pas Jésus comme Dieu, ils le vénèrent comme prophète, 
ils honorent sa mère virginale, Marie, et parfois même l’invoquent avec 
piété. De plus, ils attendent le jour du jugement où Dieu rétribuera tous 
les hommes ressuscités. Aussi ont-ils en estime la vie morale et rendent-ils 
un culte à Dieu par la prière, l’aumône et le jeûne » (NA 3).  

21	 Cf. E. MANHAEGHE, Chrétiens et musulmans africains, dans Telema, n. 2 (1984), p. 11-35. 



85Dialogue islamo-chrétien en Afrique

Ce texte, comme l’avait fait Lumen Gentium (16), nous fait saisir tous les 
points d’attache qui rapprochent les deux religions, en nous éduquant à 
regarder dans la religion de l’autre ce qui nous unit plutôt que ce qui peut 
nous diviser. Si cette attitude ne s’enracine pas dans nos vies, en évitant 
évidemment l’irénisme et le compromis, dialoguer devient impossible. 

Mais, étant donné que l’histoire a joué contre une rencontre sereine entre 
les deux religions, la Déclaration ajoute : 

	 « Si au cours des siècles, de nombreuses dissensions et inimitiés se sont 
manifestées entre les chrétiens et les musulmans, le Concile les exhorte 
tous à oublier le passé et à s’efforcer sincèrement à la compréhension 
mutuelle, ainsi qu’à protéger et à promouvoir ensemble pour tous les 
hommes, la justice sociale, les valeurs morales, la paix et la liberté » (NA 3). 

Les Pères conciliaires sont conscients, comme nous d’ailleurs, que les 
relations entre l’islam et le christianisme sont problématiques, mais ils nous 
invitent à ne pas lâcher prise parce que, dans le dépassement commun que 
chrétiens et musulmans sont appelés à opérer, réside l’espérance de changer 
le visage de l’humanité. Ici, chrétiens et musulmans, à cause de leur passé 
indigne des deux religions qu’ils professent, sont tenus à prendre conscience 
de leur commune responsabilité face à l’avenir du monde. Son progrès ou sa 
faillite dépend aussi de l’unité par le dialogue qu’ils arriveront à construire, 
ou à ne pas construire, entre eux. Cela vaut pour les deux communautés 
religieuses dans le monde, mais peut-être davantage pour l’Afrique. 

2.2. Impulsions d’en haut 
Toujours est-il que l’Eglise du continent est intervenue à maintes reprises 

pour demander au peuple de Dieu à se mettre en attitude de dialogue 
envers l’islam. Mais cela avait été déjà fait à l’occasion des voyages en 
Afrique de Paul VI, fondateur du dialogue par l’Encyclique Ecclesiam Suam22, 

22	 Cette Encyclique de 1964 sortie juste avant Nostra Aetate conserve encore aujourd’hui 
toute sa valeur. Beaucoup de réflexions d’aujourd’hui sur le dialogue sont contenues en 
germe dans ce document. Dans son voyage mémorable en Ouganda, en 1969, là où il 
proclame le fameux programme d’une évangélisation inculturée pour le continent (‘Africains, 
vous êtes désormais vos propres missionnaires’), Paul VI rencontre les représentants des 
communautés islamiques et les félicite pour les musulmans qui ont été martyrs de leur foi 
conjointement aux martyrs chrétiens. Entre autre, il leur dit : « Vous nous donnez l’occasion 
par-là d’exprimer ici notre profond respect pour la foi que vous professez et Notre espoir 
que ce que nous possédons en commun serve à nous unir chrétiens et musulmans d’une 
façon toujours plus étroite dans une authentique fraternité ... Et que cette rencontre ... soit 
le symbole et le premier pas de cette unité à laquelle Dieu nous demande tous d’aspirer, 
pour sa plus grande gloire et pour le bonheur de ce continent béni » : Aux communautés 
Islamiques, dans La Documentation Catholique, n. 51 (1969), p. 771. 



86 Domenico ARENA

et de Jean-Paul II, son premier efficace propulseur23. Sous leur égide, les 
différentes Conférences Episcopales d’Afrique, qui surtout en Afrique de 
l’Ouest s’équiperont de commissions pour mener de l’avant le dialogue 
islamo-chrétien, ne manqueront pas de propulser le dialogue, ainsi que les 
interventions des certains évêques qui ont plus à cœur le dialogue24. 

Cependant, la prise de position sur le dialogue, plus autoritaire et 
généralisée, semble être celle contenue dans l’exhortation apostolique 
Ecclesia in Africa (EIA), là où, en consonance évidente et en continuité avec 
Nostra Aetate, on lit : 

	 « L’attitude du dialogue est un mode d’être du chrétien à l’intérieur de sa 
communauté comme avec les autres croyants, et les hommes et les femmes 
de bonne volonté » (EIA 65).

Ici, l’Eglise d’Afrique, en phase avec la teneur théologique que Nostra 
Aetate donne au dialogue, retient que celui-ci est une façon d’être valable 
pour tout baptisé (laïcs, religieux, clercs et évêques) ; partout (à chaque palier 
de l’organisation communautaire) ; avec tous (catholiques, chrétiens d’autres 
confessions, croyants d’autres religions, hommes et femmes de bonne 
volonté, soient-ils non croyants) ; et toujours (dans toutes les circonstances 
de la vie quotidienne). De ce fait Ecclesia in Africa recommande au S.C.E.A.M. 
de se donner ‘des structures et des moyens qui garantissent l’exercice du dialogue’ 
(EIA 66). 

23	 Presque dans chaque pays d’Afrique où Jean-Paul II est passé, il a voulu rencontrer 
les communautés musulmanes et il a eu toujours des paroles d’encouragements pour 
le dialogue. Visitant le Nigeria en 1982, il disait : « Tous, chrétiens et musulmans, nous 
vivons sous le soleil de l’unique Dieu de miséricorde. Les uns et les autres, nous croyons 
au Dieu unique créateur de l’homme. Nous proclamons la souveraineté de Dieu et 
défendons la dignité de l’homme en tant que serviteur de Dieu. Nous adorons Dieu et 
professons une totale soumission à son égard. Nous pouvons donc, au vrai sens du 
terme, nous appeler frères et sœurs dans la foi au Dieu unique ». Ensuite, après avoir 
détaillé tous les domaines où les deux groupes de croyants peuvent se retrouver unis et 
travailler ensemble à leur promotion, tels que celui de la famille, du travail, des loisirs, de la 
vie publique, de la liberté et l’éducation religieuses, il ajoute : « De plus, je suis convaincu 
que si nous nous donnons la main au nom de Dieu, nous pouvons accomplir beaucoup 
de bien. Nous pouvons travailler ensemble en vue de l’harmonie et de l’unité nationale, 
dans la sincérité et une plus grande confiance mutuelle. Nous pouvons collaborer à la 
promotion de la justice, de la paix et du développement. C’est mon espoir le plus cher que 
notre solidarité fraternelle sous l’égide de Dieu rehaussera vraiment l’avenir du Nigéria et 
contribuera à la bonne marche du monde, en tant que civilisation universelle de l’amour ». 
Cf. Information Islamique, dans Telema, n. 2 (1984), p. 63-64. 

24	 Cf. M. CHEZA, (textes réunis par), Les évêques d’Afrique parlent (1969-1991), Paris, 
Centurion, 1992.  



87Dialogue islamo-chrétien en Afrique

Tout de même, la prise de position en faveur du dialogue, mieux en 
syntonie avec Nostra Aetate, nous la trouvons dans le message des évêques 
participant au Synode Spécial pour l’Afrique. Ici le dialogue est en rapport 
de réciprocité avec l’idée de l’Eglise-famille et avec la Trinité : 

	 « L‘Eglise-famille a sa source dans la Sainte-Trinité, au sein de laquelle 
l’Esprit-Saint est la Relation de Communion. Elle sait que la qualité de 
relation que permet une communauté est l’expression de sa valeur 
intrinsèque. Ce Synode lance un appel pressant en faveur du dialogue à 
l’intérieur de l’Eglise et entre les religions »25.

Pour ce qui est du dialogue avec les musulmans, l’exhortation et le 
message s’allient pour dire : «  Cet effort de dialogue se doit d’embrasser 
également les musulmans de bonne volonté. Les chrétiens ne sauraient 
oublier que beaucoup de musulmans entendent imiter la foi d’Abraham et 
vivre les exigences du Décalogue ». Et cela : en reconnaissant Dieu comme 
‘le Père de la Grande Famille humaine que nous formons’; dans le respect des 
croyances respectives ; en vue de travailler ensemble pour le développement 
et la paix ; créant, enfin, un climat de vraie liberté religieuse et de sincérité26. 

Remarquons que les interventions du magistère africain sur le dialogue 
sont souvent rattachées à l’intuition centrale du Synode de 2004, à savoir 
l’Eglise-famille. Or, cette intuition, pouvant être comme la version africaine 
de l’Eglise communion27, peut témoigner que l’Eglise d’Afrique a fait bonne 
réception des contenus théologiques du dialogue propres à Nostra Aetate.

25	 CONFERENCE EPISCOPALE DU ZAIRE, Message du Synode, Kinshasa, 1994, p. 13. 
26	 Cf. CONFERENCE EPISCOPALE DU ZAIRE, Message du Synode, p. 14. Dans la 

foulée, l’Eglise de la RDC aussi signifie son adhésion à l’effort du dialogue qu’elle voit 
‘comme attitude et méthode pour résoudre pacifiquement les conflits. Cf. CONFERENCE 
EPISCOPALE DU ZAIRE, Message du Synode, p. 5. Pour trouver une citation explicite sur 
le dialogue islamo-chrétien il faut attendre un document de 2001 : « Les chrétiens seront 
sensibilisés sur les vrais enjeux du dialogue interreligieux, en particulier avec l’Islam qui 
conquiert de l’espace chez nous. On montrera que tout dialogue est un enrichissement ». 
Voir CONFERENCE EPISCOPALE NATIONALE DU CONGO, Directoire sur la nouvelle 
évangélisation et la catéchèse dans la perspective de l’Eglise famille de Dieu, Kinshasa, 
2001,  p. 51. Les recherches sur l’islam congolais sont aussi rares, j’en ai trouvé seulement 
deux : L’islam au Congo Belge, dans Revue du Clergé Africain, n. 4 (1957), p. 400-401 ; 
M. KUAMA M., L’islam à Kinshasa, dans Cahiers des Religions Africaines, n. 30 (1981), 
p. 165-185. Pour le reste, les Evêques de l’ACEAC, en 2002, décident « d’initier des 
concertations avec les frères chrétiens et les croyants des autres religions de chacun de 
nos trois pays en vue d’une action œcuménique et inter-religieuse pour la paix durable 
dans la sous-région d’Afrique des Grands Lacs » : Message de la VIe Assemblée plénière 
de l’ACEAC, Kigali, 2002, p. 12. cf. EIA 66.

27	 Cf. D. ARENA, La mission des consacrés en Afrique à la lumière de Ecclesia in Africa et 
Vita consecrata : quelques consonances, dans Pentecôte D’Afrique, n. 33 (1998), p. 57- 
76. 



88 Domenico ARENA

2.3. L’islam en Afrique : description sommaire 
Quant aux statistiques, il parait que les deux religions en question 

numériquement sont à pied d’égalité28. Néanmoins, on peut ajouter ce qui 
suit : 

	 « Il y a une différence de fond entre l’Afrique du nord arabe avec 10% 
de sa minorité chrétienne, et l’Afrique noire au sud du Sahara avec sa 
majorité chrétienne de près de 60% et seulement 25% de musulmans. Au 
sud du Sahara, les deux tiers des musulmans vivent en Afrique de l’Ouest, 
tandis que ceux d’Afrique du Centre, de l’Est et du Sud ne comptent même 
pas pour 10% constituant une minorité semblable à celle des chrétiens en 
Afrique du Nord »29. 

Voici maintenant une brève description surtout de l’islam d’Afrique 
Noire. 

Il est notoire que l’islam, répandu en Afrique du Nord, tout de suite après 
sa fondation par le prophète Mahomet, conquiert son espace en Afrique 
Noire à partir de deux souches : celle qui a pénétré en Afrique de l’Ouest par 
le Sahara et celle qui a déferlé de l’Egypte et du Moyen Orient en s’installant 
dans l’Afrique de l’Est. De nos jours, il arrive de chaque côté d’où vient 
l’émigration des croyants de l’islam, un cas particulier étant celui du retour 
des Black Muslims d’Amérique du Nord, au cri de « L’Afrique aux Africains »30, 
dans des pays comme le Liberia. 

La diffusion de l’islam en Afrique Noire utilisait le commerce et les jihads 
(surtout à l’ouest). Une fois arrivé sur place il prenait des caractéristiques 
spécifiques. En rencontrant un substrat animiste et magique, il a affiché une 
allure maraboutique qui le déprécie aux yeux de l’orthodoxie musulmane. 
Un islam qui politiquement ne s’est pas trop investi dans le processus des 
indépendances nationales et qui n’a pas trop sympathisé avec le communisme. 

28	 « C’est ainsi qu’on est arrivé, à la fin des années 1970, à ce qu’il y ait autant de chrétiens 
que de musulmans en Afrique : chaque groupe comptant pour 40 % de la population 
totale et les gens de la tradition, 20 %. Depuis lors, la proportion a légèrement augmenté 
en faveur des chrétiens, principalement parce que les pays musulmans ont un taux de 
natalité plus faible » : J. BAUR, 2000 ans de Christianisme en Afrique, Kinshasa, 2001, 
p. 561. Pour l’an 2000, les statistiques parlent de 360.232.182 millions de chrétiens soit 
le 45,9 % de la population totale et de 317.374.423 millions de musulmans soit 40,5 
% des Africains : Cf. G. CAVALLOTTO, Les données statistiques sur la situation des 
territoires de mission au cours du XXème siècle, dans T. TSHIBANGU (Mgr) (dir.), L’avenir 
de l’activité missionnaire «   Ad Gentes ». Perspectives pour le XXIème siècle, Kinshasa, 
2005, p. 20-34.  

29	 J. BAUR, 2000 ans, p. 561. 
30	 Cf. M. MEYERHOF, Le monde islamique, Paris, Reider et Cie, 1926, p. 72.



89Dialogue islamo-chrétien en Afrique

Il reste un islam ouvert à la modernité et d’aucuns le considèrent comme 
une idéologie de rechange. Actif de différentes façons selon les contextes 
nationaux, « l’Islam d’Afrique Noire, longtemps considéré comme de 
seconde zone, est en train de devenir l’un des pôles de la scène islamique 
mondiale »31. 

Quant aux traces laissées par l’histoire, il est évident que tout tournant 
historique a marqué les relations que les croyants de deux religions vivent 
aujourd’hui : l’expansion arabe aux premiers jours de l’islam, au nord de 
l’Afrique ; l’antagonisme et la concurrence dans la propagande religieuse à 
partir des voyages des navigateurs portugais au XVe siècle ; les vicissitudes 
tragiques et dévastatrices de l’esclavage, l’impartialité et l’imposition du 
colonialisme ; l’ère de l’engagement national des indépendances ; et, enfin, le 
néocolonialisme et la globalisation du moment32. 

Dans ce cadre, ce qui donne à réfléchir c’est le fait que la reprise de la 
mission d’évangélisation de l’Eglise catholique, ainsi qu’une nouvelle 
connaissance du continent africain, intervient grâce aux relations troublées 
que les chrétiens d’Ethiopie vivaient avec les musulmans d’Egypte. C’est à ce 
moment, à partir de 1498, que, pour trouver une autre voie en vue d’aller au 
secours des chrétiens d’Ethiopie du fameux Prêtre Jean, le Portugal, avec ses 
navigateurs et ses religieux, donne lieu à la reprise de l’action évangélisatrice 
sur les côtes d’Afrique, celles du Congo comprises33. 

2.4. L’Afrique et le dialogue islamo-chrétien 
Mais qu’est-ce qui faciliterait les rapports entre chrétiens et musulmans en 

Afrique ? Sur ce continent, en général, les rapports sont bons, même si dans 
certains pays, comme le Nigéria et le Soudan, l’hostilité réapparaît habillée 
de luttes ethniques34. 

Tout en constatant le fait que l’Islam en Afrique se présente tolérant, il 
convient de souligner que la culture même de l’Afrique peut faciliter l’effort 
du dialogue interreligieux. En effet, l’Afrique est, d’une certaine façon, 
prédisposée au dialogue grâce à sa propre culture. Son noyau dynamique 
demeure ce que certains, comme Léopold Senghor, Vincent Mulago, Hampate 

31	 Cf. G. ANDREE (dir.), Clés pour l’Islam, Bruxelles, 1993, p. 62.
32	 Cf. PONENCIAS III ENCUENTRO DE ANTROPOLOGIA Y MISSION, El islam en Africa. 

Un reto al cristianismo, Madrid, 1990 ; L’Islam en Afrique Noire, dans Revue du Clergé 
Africain, n. 3 (1956), p. 252-261. 

33	 J. BAUR, 2000 ans, p. 39-43.
34	 Depuis, la situation s’est dégradée avec l’apparition des groupes islamistes armés et du 

terrorisme islamiste international.



90 Domenico ARENA

Bâ, appellent indifféremment esprit de famille, esprit de communion, sens 
communautaire, solidarité, hospitalité, convivialité, sentiment d’unité et 
de participation35. Ces différentes appellations indiquent un ensemble qui 
constitue pour beaucoup comme une pierre d’attente, ainsi que de choix, 
pour l’annonce de l’Evangile et, pour le dialogue. 

L’esprit de communion, propre à la culture africaine, le point de vue 
du peuple de Dieu d’Afrique qui a conscience de former une Eglise-
Famille de Dieu, donc une communion enrichie et mieux exprimée par les 
valeurs propres aux attitudes et aux sentiments de la famille africaine, sont 
deux chances certaines pour un dialogue heureux avec tous les humains, 
musulmans compris. La communion par le dialogue,  comme celle de la 
Trinité et de l’Eglise, n’importe où elle est pratiquée, est toujours la possibilité 
de l’harmonisation de toutes différences, de tout ce qui peut diviser les 
humains, même les religions. L’Afrique en possède les atouts ! 

Dans ce cadre, signalons deux faits dignes d’être relevés, et une réalité qui 
fait espérer. Le premier a égard à la naissance du phénomène du dialogue. 
On peut constater que les premières tentatives de dialogue ont eu lieu en 
Afrique et ont trouvé aussi dans ce continent de la continuité jusqu’à nos 
jours. Par un parcours historique qui date de Saint François d’Assise, dans 
son souci de rencontrer le sultan d’Egypte Al Malik al Kamil, au XIIe siècle ; 
en passant par la présence, en Afrique du Nord, de plusieurs Ordres et 
Congrégations religieuses ; pour arriver aux Pères et Sœurs Blanc(he)s, ainsi 
qu’au Bienheureux Charles de Foucauld et ses familles religieuses, nous 
savons que le zèle de la rencontre avec les musulmans ne s’est jamais éteint, 
malgré les résistances et les martyrs36. 

Le deuxième fait significatif concerne la promotion du dialogue au 
niveau de l’Eglise universelle. Il semble que la hantise pour le dialogue qui 
a pris corps à Vatican II, a mûri et a été provoquée par le vécu et la réflexion 
des Eglises d’Afrique du Nord. Mais ce qui est plus significatif encore est 

35	 Cf. L. S. SENGHOR, La poésie de l’action, Paris, éd. Stock, 1980, p. 80 ; V. MULAGO, 
Religions traditionnelles et christianisme, dans L’évangélisation dans l’Afrique 
d’aujourd’hui. Actes de la Xe Semaine Théologique de Kinshasa (du 21 au 26 juillet 1975), 
Kinshasa, 1975, p. 90-96.

36	 Cf. H. TESSIER, L’Expérience missionnaire de l’Eglise au Maghreb et la Mission du 
Conseil Pontifical pour le dialogue inter-religieux, dans Bulletin, n. 3 (1989), p. 323-333. 
En dépit des assassinats de personnalités d’Eglise (voir le cas de Mgr Claverie et des 
Trappistes de Notre-Dame de l’Atlas), l’ardeur du dialogue continue à animer ceux qui ont 
choisi de rester dans ces pays du Maghreb : Cf. In Memoriam du Cardinal Duval et des 
sept moines trappistes, dans Pro Dialogo, n. 3 (1996), p. 296-312 ; N. CONTRANT - G. 
KADJEMENJE, Cibles. 235 prêtres africains tués, Kinshasa, 2002.



91Dialogue islamo-chrétien en Afrique

d’apprendre que les Eglises du Maghreb par leurs délégués, ont eu un rôle 
décisif pour la rédaction des textes de Nostra Aetate et pour la fondation du 
Secrétariat pour les non-chrétiens, devenu par après Pontificium Consilium 
pro Dialogo Inter Religiones (1988)37 et aujourd’hui ‘‘Dicastère pour le Dialogue 
Interreligieux’’ (2022). 

Quant à la réalité qui fait espérer, elle concerne l’Afrique du Sud ressemblant, 
comme on sait, à l’arc-en-ciel à cause du mélange plutôt heureux des races 
et des religions qui se côtoient. Ici, peuples divers, quant à la culture, la 
religion et la provenance, arrivent à cohabiter et à procurer à leur nation 
et à eux-mêmes un bon niveau de vie. Semblant avoir dépassé avec succès 
l’épreuve terrible de l’apartheid, elle peut être un signe d’espérance et, si les 
choses continuent ainsi, elle peut même devenir un modèle pour l’Afrique 
en matière de dialogue. 

Tout compte fait, chrétiens et musulmans dans une Afrique dont la culture 
est prédisposée au dialogue, se combattent, mais s’attirent réciproquement. 
Cela est-il le signe que leur destinée est de cohabiter en étant unis pour le 
bien de ce continent ? L’esprit de dialogue est là pour les stimuler à y avancer 
et il y a de ceux qui préconisent le dialogue comme le passage obligatoire 
pour une renaissance de leur pays et de l’Afrique tout entière38. 

3. Expérience de dialogue au Sénégal 
L’islam du Sénégal a pris un visage confrérique ayant à sa tête un marabout. 

La Qadriya qui s’est imposé dans la région de Diourbel, précisément à Touba, 
la Tidjaniyaa avec siège à Tivavune, près de Thies et la Tarbiya, à Kaolack, sont 
les confréries qui ont été transplantées au Sénégal et, de ce fait, ‘sénégalisées’39. 

37	 Cf. H. TESSIER, L’Expérience, p. 330-332.
38	 Cf. L. DIOUF, Eglise locale et crise africaine. Le diocèse de Dakar, Paris, Karthala, 2001.
39	 Elles avaient à leur tête respectivement Cheick Amadou Bamba M’backé, Sidi Mohamed 

ibn Amadou et Cheick Ibraima Niass. Pour comprendre la dimension confrérique de 
l’islam sénégalais, voici un texte qui parle de la confrérie Mouride, la plus développée 
dans le pays. « La Qadriya, propagée d’abord chez les Maures, et dont la présence en 
Afrique Noire est très ancienne, a joué dans l’islamisation de l’Afrique occidentale un rôle 
considérable, prolongé jusqu’à la période contemporaine par la poussée des Peul vers l’est. 
Sa relative décadence, au Sénégal, a été interrompue à partir de la fin du XIXe siècle par 
l’initiative d’un marabout toucouleur de Diourbel, Amadou Bamba M’backé, qui a fait sortir 
une branche nouvelle, le mouridisme. Le principe essentiel de Cheick Amadou consiste 
dans la soumission totale que consent, à la personne du maitre, le disciple (mourid, 
variante phonétique du terme mouroud), d’où le nom désignait cette nouvelle voie dans 
le vocabulaire français courant ». Le tout aboutit à la création d’un trust économique, axé 
sur la culture de l’arachide, exerçant une influence imposante sur les pouvoirs étatiques, 
surtout par l’entremise des Wolof qui en sont majoritaires. « On voit combien l’Islam négro-
africain, sous l’influence du maraboutisme s’éloigne aisément de l’orthodoxie classique, 



92 Domenico ARENA

En augmentant les statistiques, proposées par le père L. de Saint Moulin 
en 1994, cet islam sénégalais représenterait plus de 90% de la population 
total de moins de dix millions de personnes, les chrétiens dépassant le 5% 
et restant moins de 5% aux RTA40. Un pays avec un tel pourcentage de 
musulmans pouvait d’un moment à l’autre faire partir les missionnaires 
étrangers et empêcher toutes activités missionnaires. Plusieurs facteurs ont 
évité cette éventualité. 

Tout d’abord, le passé historique qui avait porté le pays à l’indépendance 
d’une façon sans trop hostilités entre colonisateurs et colonisés. 
L’indépendance n’a pas eu un caractère religieux capable de mettre en 
conflit les deux confessions religieuses. De ce fait, l’élection d’un premier 
président chrétien à la tête d’une République majoritairement musulmane a 
été acceptée sans beaucoup de problèmes. De plus, l’action gouvernementale 
de Léopold Senghor, inspirée par la foi chrétienne et le métissage culturel 
prôné par le mouvement de la ‘négritude’, exigeant une attitude de dialogue, a 
assis jusqu’aujourd’hui le Sénégal sur la culture de la tolérance accueillante 
qu’exprime bien le mot wolof teranga. Cela a fait du Sénégal un pays pilote 
de cohabitation, substantiellement réussie, entre chrétiens et musulmans. 

L’autre facteur historique à relever c‘est le témoignage de l’Eglise 
et son action surtout dans l’enseignement ouvert à tous, et donc aussi 
aux musulmans. Cela a permis une fréquentation réciproque, source de 
connaissance réciproque, dont le manque porte à la peur et à la défense, 
plutôt qu’à la rencontre enrichissante. Cela vaut davantage pour les cadres 
politiques, formés dans les écoles chrétiennes, qui ont gardé en général une 
attitude de bienveillance envers le christianisme. 

Ajoutons un autre facteur favorable  : la situation sociale au niveau du 
pourcentage ethnique. Le fait que l’ethnie wolof était majoritaire dans le 
pays et que presque la totalité de cette ethnie était de foi musulmane a évité 
les luttes pour le pouvoir qui auraient pu se transformer en conflits religieux. 
En cela, le fait que dans certaines ethnies, telle que celle des Seereer et des 
Diolà, les chrétiens et les musulmans cohabitaient dans une même famille 
et dans un même carré, formait comme une sorte de tissu connectif social, 
favorisant la teranga dans le pays et à l’étranger. 

allant jusqu’à renier ingénument les plus caractéristiques et fondamentaux principes 
islamiques » : P. RONDOT, L’Islam et les musulmans d’aujourd’hui, Paris, L’Orante, 1958, 
p. 51. 

40	 Cf. L. de SAINT MOULIN, Données statistiques de la mission en Afrique : perspectives 
d’avenir, dans Revue Africaine des Sciences de la Mission, n. 1 (1994), p. 215-235. 
Selon cette même source les musulmans au Congo avaient à cette même époque un 
pourcentage de 1,4 %. 



93Dialogue islamo-chrétien en Afrique

Tous ces facteurs pouvaient se relier à ce qu’on a dit à propos de l’Afrique 
en général, à savoir au fond culturel marqué par l’esprit de communion, dont 
Senghor a été un illustre chantre dans son œuvre de penseur et de poète. A 
partir de là, on comprend que l’expérience de dialogue que nous avons pu 
vivre a trouvé un soutien dans le milieu sénégalais. 

L’Eglise du Sénégal, à part son investissement dans l’enseignement, 
a joué un rôle aussi important au niveau de la direction magistérielle41 et 
de témoignage, attentive à tout ce qui pouvait améliorer les relations entre 
les deux communautés, en sachant sacrifier quelques fois des droits en soi 
légitimes, mais dont l’obtention immédiate pouvait troubler les relations42. 
De ce fait, les chefs musulmans ont montré presque toujours un bon accueil 
de ce qui venait du christianisme. 

3.1. A Nguéniène 
En 1979, au moment où je m’insérais dans la mission de Nguéniène, – 

un village à 120 kilomètres au Sud-Est de Dakar, habité en grande partie 
par l’ethnie seereer –, l’amélioration des relations avec les musulmans étaient 
parmi les principaux objectifs des premiers plans pastoraux que, depuis 
quelque temps, nos communautés missionnaires des Missionnaires Oblats 
de Marie Immaculée, venaient de prendre l’habitude d’élaborer à l’approche 
de la rentrée de chaque année pastorale43. 

41	 L’Episcopat sénégalais, qui opte décidément pour un dialogue de vie, déclare : « Pour 
nous, catholiques, il doit être clair que c’est Dieu et non pas l’homme qui par son Esprit 
convertit les cœurs. A nous il demande de témoigner la vie nouvelle en Jésus le Seigneur, 
par notre fidélité à l’Evangile, par notre amour fraternel jusqu’au pardon des insultes, et 
par notre foi en sa présence dans le cœur de tout homme ». Cf. M. CHEZA, Les évêques 
d’Afrique, p. 242. 

42	 Par exemple, entre 1985-86, la défense imposée aux catholiques par le Marabout du lieu 
de construire une église dans la ville sainte de Tivavune, cas qui a demandé l’intervention 
de l’Etat pour trouver une solution acceptable. Une chose semblable nous arriva à 
la mission de Koumpentoum. Le Marabout d’un village au nord de la mission, où on 
comptait une seule famille chrétienne et quelques sympathisants, au milieu d’une masse 
islamisée consciente d’habiter comme dans une terre sainte, qu’elle aurait héritée du 
Marabout de Touba en personne, nous avait fermé une école de brousse, voulue par une 
couche de population Seereer, plus ouverte au christianisme et aux activités scolaires de 
la mission. Il a fallu plusieurs visites au Marabout pour débloquer la situation et permettre 
aux enfants de suivre les cours. Pour en terminer nous avons accepté de déplacer cette 
école dans un autre endroit non loin des ‘terres saintes’ ! 

43	 Dans un document sur l’histoire de la mission de Nguéniène, non encore publié, 
on écrivait  : « Les besoins de la mission que la nouvelle équipe percevait comme 
des défis à relever étaient inventoriés ainsi : le nombre important des sympathisants 
et des catéchumènes interpellait à donner plus d’attention aux efforts de première 
évangélisation ; les chrétiens avaient besoin : de se renouveler dans la foi, d’entériner le 



94 Domenico ARENA

Ici, – dans un habitat de savane, près de l’Océan, propice à l’agriculture 
du mil et de l’arachide, ainsi qu’à l’élevage de petits troupeaux –, vivait une 
communauté d’environ trente mille âmes dont environ sept mille chrétiens 
catholiques, habitant une cinquantaine de petits villages, dispersés sur un 
rayon d’environ 15 km du centre missionnaire. A part quelques milliers de 
sympathisants et catéchumènes, tous les autres étaient des musulmans. 

Les deux prêtres et le frère, Oblats de Marie Immaculée, desservaient la 
mission, épris d’esprit communautaire, essayant de vivre leur engagement 
missionnaire restant ouvert à toute catégorie de personne. Tout en étant 
débordés par l’animation des communautés chrétiennes, présentes dans 
presque tous les villages, il était normal pour eux de considérer les musulmans 
comme des personnes avec lesquelles grandir dans la fraternité. En ce sens, 
ils avaient tendance à les compter parmi les gens que la volonté de Dieu leur 
confiait, faisant partie ainsi du réseau de leur mission. Ils mûrissaient petit à 
petit, sous l’impulsion des idées-forces du Concile, la conscience qu’ils étaient 
en communauté pour annoncer et vivre la fraternité, considérée comme le 
cœur de la Bonne Nouvelle du Seigneur et le plus beau témoignage de leur 
mission44. Cela les portait à soigner les rapports interpersonnels même avec 
les musulmans. Par exemple, en débarquant nouvellement dans la mission, 
il nous arrivait de rendre visite aux autorités administratives, qui étaient 
musulmanes, juste pour nous présenter. 

Les missionnaires planifiaient et réalisaient toute action sociale, – écoles, 
pharmacies de brousse, creusement de puits, projet agricole, distribution 
d’aide en cas de besoin – au bénéfice des chrétiens et des musulmans, sans 
aucune discrimination, luttant quelques fois contre l’esprit un petit peu 
partisan des chrétiens. Même dans les mouvements d’action catholique la 
porte restait ouverte aux enfants musulmans. Tout cela était fait sans aucun 
astuce, mais comme expression normale de vie chrétienne, pouvant prouver, 

message chrétien, de personnaliser le rapport avec le Christ, de vivre davantage dans 
une orbite et un climat communautaire propre à la religion chrétienne, d’assumer de 
façon responsable leur engagement au sein de la communauté, de se porter témoins du 
Christ dans tous les aspects de la vie ; la présence majoritaire de l’Islam demandait de se 
mettre en rapport avec les musulmans, sans peur et avec objectivité, pour entamer avec 
eux un dialogue fraternel et constructif ; la pauvreté des gens interpellait à travailler pour 
améliorer leur condition de vie ». D. ARENA, La mission de Nguéniène de 1982 à 1988, 
p. 14. 

44	 « Dès lors en effet que la charité de Dieu est répandue dans les cœurs par l’Esprit-Saint, 
la communauté, telle une vraie famille réunie au nom de Jésus, jouit de sa présence ... 
En outre, l’unité des frères manifeste que Christ est venu, et il en découle une puissante 
vertu apostolique » (Perfectae Caritatis, 15). Cf. D. ARENA, Proclamer Jésus-Christ en 
communauté apostolique dans l’Afrique et le Madagascar d’aujourd’hui, dans Vie Oblate 
Life, n. 2 (août 1994), p. 178-196.



95Dialogue islamo-chrétien en Afrique

auprès de nous et des gens, que l’amour, ‘moteur de la mission’ (Redemptoris 
Missio 60), devait être de caractère universel et prêt à se mettre au service 
pour construire des ponts avec tous. Ces gestes simples nous ont permis 
d’avancer petit à petit, particulièrement à la suite des journées d’Assise de 
1986, vers des rapports de cordialité remplaçant peu à peu des attitudes 
empreintes de méfiance. 

On parvenait ainsi avec plus d’agilité à partager les joies et les peines 
propres aux deux communautés. A l’occasion des grandes fêtes musulmanes 
et chrétiennes, les autorités religieuses et, sur leur exemple, les fidèles 
faisaient l’effort pour s’échanger les vœux, soit à la fête de Tabasky (Aid al-
Adha, où fête du mouton), soit à la fête de la Korité (Aïd al-Fitr, à la fin 
du mois de Ramadan). Dans les situations de grande calamité et d’accidents 
ponctuels, – comme les temps de famine, d’éclat de choléra et d’incendie 
de maison –, l’aide partait de la mission pour soulager aussi les musulmans 
dans leur détresse. Cela engendrait de sentiments de gratitude très propices 
à avancer ensemble sur un chemin de fraternité.

Des pasteurs, les mêmes attitudes se transmettaient, par imitation, aux 
fidèles de deux communautés qui, souvent, à la base, inventaient des formes 
de solidarité au bénéfice réciproque (corvées communes pour cultiver les 
champs des malades ou des veuves appartenant aux deux religions). Au fil 
des années, nous sommes parvenus, par l’entremise des jeunes chrétiens 
et musulmans et dans le cadre des activités de l’animation de la jeunesse 
au temps des grandes vacances, à célébrer une marche priante aux deux 
cimentières respectifs, en suffrage des jeunes gens des deux communautés 
du lieu décédés dans l’année45. 

Les tournées de brousse prévues tous les ans, à tour de rôle, dans les 
différents villages, étaient pour les pasteurs aussi une occasion d’ouverture, 
fraisant grandir la fraternité des deux communautés.  En effet en programmant 
ces tournées dans chaque village concerné, d’accord avec les catéchistes et les 
laïcs qui nous accompagnaient, on mettait en programme la visite à l’Imam 
ainsi qu’aux familles musulmanes qui l’auraient souhaité. 

Il s’agit évidemment de gestes de simple ouverture, de courtoisie et 

45	 « Pendant l’hivernage, jeunes chrétiens et musulmans organisent une matinée de 
prière pour leurs camarades récemment décédés. L’initiative, sous forme de défilé, 
comprenait de station de prière devant l’église, la mosquée et dans les cimetières de 
deux communautés. Ces faits de dialogue, simples mais significatifs, semblent être aussi 
le fruit de l’attention que la communauté chrétienne n’a cessé de montrer envers les 
musulmans à chaque fois que l’occasion se présentait » : D. ARENA, La mission, p. 30. 
La manifestation a été reprise dans les transmissions de la radio nationale par initiative 
des jeunes musulmans.



96 Domenico ARENA

gentillesse même, mais qui, étant fruits de l’amour, avaient le pouvoir de 
changer sensiblement les relations entre chrétiens et musulmans, favorisant 
le respect, l’estime et la reconnaissance réciproque46. 

3.2. A Koumpentoum 
Dans une autre mission, celle de Koumpentoum, à 350 km au Sud-Est 

de Dakar, dans le diocèse de Tambacounda, le parcours de mon expérience 
de dialogue a été à peu près le même, mais dans un contexte missionnaire 
divers. Là-bas, où je fus curé de 1991 à 1995, la communauté chrétienne était 
minuscule. Elle comptait à peine un millier de chrétiens, tous des ressortissants 
d’autres régions du Sénégal perdus au milieu d’une masse musulmane et 
dispersés sur un rayon d’environ cinquante km. Sur ce terrain, le dialogue se 
présentait plus difficile à actualiser surtout parce que pendant une année j’ai 
dû travailler tout seul. Par contre, presque au début de mon apostolat dans 
cette mission, en février 1992, la visite de Jean-Paul II avait relancé dans les 
esprits des Sénégalais l’envie de dialoguer47. Pourtant, en suivant les mêmes 
convictions qu’avant, j’ai pu vivre des moments significatifs de dialogue.  
A ce propos, voilà ce qu’on écrivait dans une recherche, non encore publiée, 
sur la mission de Koumpentoum : 

46	 C’est ainsi qu’on s’exprime à propos du dialogue avec l’Islam vers la fin de ce document 
sur l’histoire de Nguéniène : « L ‘exigence de dialogue avec nos frères musulmans, qui 
représentent environ deux tiers des gens qui nous sont confiés, a mûri à la suite de la 
journée de prière pour la paix (Assise 1986). Le désir de dialogue avec les croyants de 
l’Islam se révèle de plus en plus nécessaire pour faire fermenter les valeurs évangéliques 
présentes dans cette grande religion et pour promouvoir le Royaume en unité avec ses 
fidèles... Dans le but de progresser dans ce dialogue, les missionnaires se disent prêts à 
promouvoir des occasions de rencontre qui faciliteraient la réflexion sur des thèmes d’intérêt 
commun et des actions menées ensemble pour le développement du milieu et le bien-
être des populations. Comme l’année passée, la visite rendue à l’imam par une délégation 
composée par un père et des chrétiens, à l’occasion de la Korité de 1988, constitue un signe 
de cette volonté de dialogue. Mais, à part les occasions ponctuelles et officielles, ce que les 
missionnaires estiment important pour le dialogue est le fait que des rapports de respect, 
et souvent cordiaux, se sont instaurés petit à petit entre les chrétiens et les musulmans au 
sein de leurs villages. Ce qui, un peu partout, permet aux deux communautés de grandir 
dans l’accueil réciproque et de travailler ensemble pour la réalisation d’œuvres sociales au 
profit du bien commun ». Cf. D. ARENA, La mission, p. 34-35. 

47	 A l’occasion de cette visite, le Pape a rencontré, avec beaucoup d’onction et dans un 
climat de teranga les chefs religieux musulmans. Son long discours peut représenter 
un vrai commentaire à Nostra Aetate. C’est ici qu’en saluant les initiatives de dialogue 
vécues dans le pays, il dit que Dieu est ‘Dieu de dialogue’. Suite à sa visite, le Cardinal 
Arinze, en nous rencontrant à la nonciature de Dakar, comme membres de la Commission 
Nationale Pour le Dialogue Islamo Chrétien, nous transmettait le sentiment que le Pape 
voyait dans le dialogue pratiqué au Sénégal une sorte d’exemple pilote. 



97Dialogue islamo-chrétien en Afrique

«  C’est dans le contact avec les Imams que nous avons eu droit à d’autres 
agréables surprises. En effet, avec certains d’entre eux, on vit de moments 
de dialogue intense et on expérimente une forte solidarité. Tout cela dans 
la simplicité d’une démarche de courtoisie qui consiste à leur rendre visite 
dans le cadre d’une tournée. Les choses se passent ainsi dans ces visites.  
De notre côté, nous essayons de véhiculer un message de fraternité qui nous 
lie en tant que croyants et êtres humains, mais aussi de manifester la volonté 
de l’Église sénégalaise d’opérer en dialogue avec l’Islam. Surtout cette année 
où les responsables des deux communautés religieuses s’étaient engagées à 
prier ensemble pour la paix dans le pays troublé par la lutte d’indépendance 
en Casamance. De leur côté et d’une façon un peu inattendue, ils accueillent 
et réagissent positivement à ce message de fraternité et de paix. La même 
chose se réalise avec l’Imam ratib de Koumpentoum qui, dans le cadre de la 
journée de prière pour la paix en Casamance, accepte lui aussi de rendre visite 
à la communauté chrétienne. Tout cela nous a permis de faire le premier pas 
dans le dialogue qui a porté à une plus grande reconnaissance réciproque et 
à plus de solidarité active ».

Il convient d’ajouter que la visite de l’Imam ratib (majeur), de 
Koumpentoum, avait mûri à la suite d’une visite en sa mosquée, au moment 
de la rupture du jeûne de Ramadan, lorsqu’une délégation chrétienne lui 
avait présenté le message venant du Conseil Pontifical pour le dialogue. 

Tous ceux qui s’ouvrent par l’amour aux frères musulmans apportent 
quelque chose à la croissance de l’esprit de dialogue. Parmi ceux-ci il faut 
compter les institutions qui font grandir la connaissance réciproque entre 
les deux religions48. Mais ce qui est essentiel c’est de commencer par un 
dialogue de la vie, fruit d’un amour vécu censé porter à un engagement 
social pour le bien commun de la communauté locale et de la nation.  
Ce dialogue de vie est possible à tous et peut conduire plus facilement ceux 
qui le vivent au dialogue spirituel, ainsi que théologique. Preuve en sont 
certaines expériences menés en Afrique et ailleurs, surtout par la famille du 
Bienheureux Charles de Foucault et les congrégations qui opèrent en Afrique 
du nord, ainsi que certains mouvements ecclésiaux, comme la Communauté 

48	 Nous pensons ici au Conseil du « Projet l’Islam en Afrique » : « Fondé en 1959, celui-ci 
comprenait un certain nombre d’Eglises protestantes. Son but était « de préparer les 
chrétiens à leur rencontre avec les musulmans en Afrique, au sud du Sahara et leur 
responsabilité envers eux » : J. BAUR, 2000 ans, p. 562-563. On mentionne ici : l’Institut 
Dar Comboni, un Centre d’Etudes Arabes et d’Islamologie, du Dialogue œcuménique 
et avec l’Islam, fondé par les Comboniens, en 1993, avec siège à Zamelek, diocèse 
d’Alexandrie (Egypte); le Centre Al Mouna de N’Djamena ; le Centre Foi et Rencontre de 
Bamako ; le Maryknoll Institute of African Studies (MIASMU) au Kenya.



98 Domenico ARENA

de Saint Egide, au niveau plutôt des instances étatiques, et celui des Focolari, 
ou Œuvre de Marie49.  Chez ces derniers le dialogue devient un fait, on pourrait 
dire, un dialogue de peuple50. Ce qui est frappant dans leurs relations, c’est 
de voir chrétiens et musulmans se résoudre à vivre dans l’amour, en mettant 
au deuxième rang ou en veilleuse toutes dissensions qui pourraient entamer 
leur amitié. Sur cette base, ils parviennent à regarder de tout près leurs faits 
de vie, à s’élancer dans un partage spirituel s’inspirant de la Parole de Dieu51.

En somme, on peut retenir, à partir de ce vécu, que le dialogue est à la 
portée de tous. Chacun restant fidèle à ce qu’il est et dans le rôle qu’il joue 
dans la société ou dans sa communauté de foi, dès qu’il s’ouvre à l’autre dans 
l’amour, devient immédiatement acteur de dialogue dans n’importe quel 
milieu où il vit52. Si, en plus, chacun y implique la communauté à laquelle 
il appartient pour donner ensemble un témoignage communautaire, le 
dialogue devient un mouvement capable de transformer positivement les 

49	 Ce mouvement, fondé en Italie par Chiara Lubich en 1942, a comme idéal l’unité en 
tant que fraternité universelle (selon Jn 17, 21), au-delà des tous les murs qui séparent 
les humains. Ses membres, poursuivent cet idéal dans le cadre d’une spiritualité qui 
prévoit la pratique d’un amour concret, s’inspirant de celui divin tel qu’il se dégage des 
Saintes Ecritures, allant jusqu’au don de soi même : cf. C. LUBICH, L’aventure de l’unité. 
Entretien avec Franca Zambonini, Kinshasa, 1991. Ainsi, par une spiritualité qui intègre au 
quotidien le dialogue interreligieux, ils arrivent à établir des relations fortement cordiales 
et sincères avec les musulmans, mais aussi avec les Bouddhistes, les Hindouistes et 
d’autres encore : Cf. E. M. FONDI, The Focolare Movement : A Spirituality at the Service 
of Interreligious Dialogue, dans Pro Dialogo, n. 2 (1995), p. 155-166.

50	 Ce qui porte aussi à l’organisation de rencontres de spiritualité avec les musulmans où 
ils parviennent à traiter des thèmes théologiques communs aux deux credo : Cf. Cristiani 
e musulmani in dialogo. Per un futuro di Pace, dans Mariapoli, n. 6 (2005) ; C. LUBICH, 
Brotherhood and Unity among Muslims and Christians. A common Commitment, dans Pro 
Dialogo, n. 3 (1998), p. 325-329.

51	 Et cela par la Parole de vie, qui représente une pratique et, en même temps, une 
publication du Mouvement des Focolari. Ce feuillet mensuel a une bonne diffusion auprès 
des musulmans, même en Afrique, qui souvent recherchent dans le Coran les passages 
qui s’en réfèrent. La Parole de vie est distribuée en cinq langues : elle arrive entre autres 
à un bon nombre d’étudiants subsahariens... ». Cf. Cittadini degni del Vangelo, dans 
Mariapoli, n. 9 (2005), p. 13-14. Le Focolare de Kinshasa en assure la traduction en 
lingala et dans les principales langues du Congo. Moi-même, au Sénégal, j’en avais 
assuré, pendant quelques temps la traduction en langue wolof et seereer. 

52	 « Parlant en général de cette attitude d’interlocutrice que l’Eglise catholique doit prendre 
aujourd’hui avec un renouveau d’ardeur, contentons-nous d’indiquer que l’Eglise doit être 
prête à soutenir le dialogue avec tous les hommes de bonne volonté, qu’ils soient au-
dedans ou au-dehors de son enceinte. Personne n’est étranger au cœur de l’Eglise. 
Personne n’est indifférent pour son ministère. Pour elle personne n’est un ennemi, à 
moins de vouloir être de son côté. Ce n’est pas en vain qu’elle se dit catholique ; ce n’est 
pas en vain qu’elle est chargée de promouvoir dans le monde l’unité, l’amour et la paix » : 
PAUL VI, Ecclesiam Suam, Léopoldville, 1964, p. 50.



99Dialogue islamo-chrétien en Afrique

relations entre les groupes de croyants. Et là, les deux communautés peuvent 
s’enrichir mutuellement des valeurs qu’elles véhiculent. Par exemple, moi, et 
je crois aussi les chrétiens du Sénégal, j’ai beaucoup admiré le sens du sacré, 
du respect du divin ainsi que de l’autorité, du zèle pour la cause religieuse, 
de l’esprit de solidarité, de la sobriété dont la communauté islamique en 
général est porteuse. 

Mais cette ouverture, qui présuppose et exprime l’amour pour l’autre, 
est indispensable pour faire de l’altérité un facteur d’enrichissement dans 
la confiance plutôt que de pauvreté dans la peur. Toujours est-il qu’une 
ouverture solidaire de ce genre exige, quelque part, un dépassement des 
égoïsmes et des fermetures liés à la personne humaine et l’acceptation de 
quelque sacrifice. En même temps, le dialogue est aussi un fait de conviction 
qu’il faut mettre en programme, tout en prévoyant de manière réaliste les 
difficultés et les résistances. 

Ce qui ressort de notre expérience, c’est que l’esprit de dialogue advient 
lorsqu’il se concrétise en gestes de vraie solidarité envers toute personne et 
en particulier envers ceux qui sont dans le besoin. Cette attitude solidaire 
se montre bénéfique pour le dialogue avec nos frères musulmans, pouvant 
porter à un engagement islamo-chrétien pour la justice, le progrès, la paix de 
l’Afrique et du monde. Sur ce dialogue, qui est celui de la vie, peut fleurir 
celui spirituel et théologique qui peut enrichir les uns et les autres des 
richesses de la foi propres aux deux religions. 

Conclusion 	  

Dans l’ensemble, le contenu de cette étude nous offre du matériel pour la 
réflexion à trois niveaux : 

- L’approfondissement de Nostra Aetate peut offrir du matériel pour 
élaborer une théologie ainsi qu’une spiritualité du dialogue, comme les 
organes romains ont le projet de le faire. Il s’agira d’une théologie qui 
probablement articulera son discours sur Dieu comme étant le Dieu de 
dialogue. Elle s’appuiera alors et valorisera la dimension trinitaire de la foi 
chrétienne pouvant indiquer le mystère de la Très Sainte Trinité comme 
source, prototype, modèle et fondement du dialogue. Mais elle pourra aussi 
indiquer ce mystère comme un mystère de dynamisme de vie divine qui 
advient lorsque la pratique du dialogue prend place dans la vie des femmes 
et des hommes dans l’aujourd’hui du monde (Jn 14, 23). « Ubi Caritas et amor 
Deus ibi est », ce chant devient une réalité lorsque le dialogue nous ouvre 
à l’amour les uns pour les autres. Dieu est parmi nous, Celui que tous les 



100 Domenico ARENA

croyants recherchent et adorent. Et cela, dans une vision d’universalité qui 
embrasse toute l’humanité appelée par ce Dieu de Dialogue à devenir, avec 
ses richesses aussi religieuses, une fraternité universelle se construisant sur 
la civilisation de l’amour. 

- L’Afrique par son histoire, – où l’on constate une certaine complémentarité 
entre les deux religions ainsi que le commencement des efforts de dialogue 
perpétrés jusqu’à nos jours –, et par le noyau dynamique de sa culture, voire 
l’esprit de solidarité avec autrui, découvre dans le dialogue un champ d’action 
dans lequel elle pourra offrir au monde ses propres richesses humaines, 
enviées et nécessaires à l’humanité d’aujourd’hui qui doit rechercher à 
être comme une famille unie s’il veut survivre53. L’Eglise d’Afrique en se 
concevant comme famille, qui n’est telle sans le dialogue, est censée jouer un 
rôle d’avant-garde et spécialisé en la matière. Enfin, ce noyau dynamique de 
la culture africaine, imbu d’esprit de famille et mis en honneur par l’Eglise 
d’Afrique, ne serait-il pas l’élément commun plus profond de l’identité des 
chrétiens et des musulmans du continent ? 

- Les expériences prises en considération montrent que la préférence 
est à donner au dialogue de vie, tout en n’excluant pas ses autres formes. 
Celui-ci fait ressortir la centralité de la charité dans toute relation avec autrui 
comme force qui unit, surtout lorsqu’elle est de la même nature du Dieu de 
communion d’amour (1 Jn 4, 7-8) et semblable à celle enseignée et témoignée 
par le Christ (Jn 13, 14-15, 1 Jn 3, 16). Avec Jean-Paul II, qui se réfère à Paul 
VI, nous pouvons répéter : « Le dialogue est le nouveau nom de la charité 
»54. Ce dialogue de charité est là pour faire surmonter à l’Afrique tout retard 
et unir les forces des chrétiens, des musulmans et de toutes les personnes de 
bonne volonté, pour travailler à son développement intégral, comme cela est 
constamment préconisé par les ‘impulsions d’en haut’. « La seule voie possible 
vers le salut est aujourd’hui celle de l’interaction, de l’interdépendance et du 
dialogue entre toutes les personnes qui cherchent la vérité »55.

53	 Cf. A.-C. ROBERT, L’Afrique au secours de l’occident, Paris, éditions de l’Atelier, 2004.
54	 Cf. Vita Consecrata 74.
55	 J. PARE, Défis à la mission du troisième millénaire, Montréal, Miss. Consolata, 2002, p. 81.


