Cahiers
des Religions
A fricaines

Nouvelle série. Volume 5, n. 9 (juin 2024)

Dialogue interreligieux en Afrique

Domenico ARENA, Dialogue islamo-chrétien en Afrique. Une expérience missionnaire, p. 77-100.

https://doi.org/10.61496/LYKB6656

PRESSES DE L’'UNIVERSITE CATHOLIQUE DU CONGO



7

Dialogue islamo-chrétien en Afrique
Une expérience missionnaire

Domenico ARENA, omi
Ancien Directeur de I'Institut Africain des Sciences de la Mission
(Kinshasa)

Résumé - A travers la Déclaration Nostra Aetate, le Concile Vatican II a fondé
I'impératif du dialogue interreligieux sur le modeéle de la communion trinitaire.
Cette étude, enrichie par une expérience missionnaire concrete au Sénégal, trace des
voies et des mécanismes qui favorisent le dialogue de vie entre les chrétiens et les
musulmans, tous enracinés dans la culture de la teranga.

Mots-clés : Nostra Aetate, dialogue islamo-chrétien, Sénégal, teranga, dialogue de
vie.

Summary - Through the Declaration Nostra Aetate, the Second Vatican Council
founded the imperative of interreligious dialogue on the model of Trinitarian
communion. This study, enriched by a concrete missionary experience in Senegal,
outlines ways and mechanisms to foster a dialogue of life between Christians and
Muslims, all rooted in the culture of teranga.

Keywords: Nostra Aetate, Islamo-Christian dialogue, Senegal, feranga, dialogue
of life.

Introduction

L’'importance du dialogue interreligieux et la nécessité de l'aborder
avec sérénité en référence a la lumiere évangélique et au magistere de
I'Eglise, n‘échappe a personne. En effet, prendre le temps d’en analyser
les problématiques pour parvenir a des orientations positives, pourrait
davantage promouvoir au moins des aspects cruciaux de I'évangélisation sur
le continent africain. Nous pensons ici au dialogue avec les RTA qui, sous
I'impulsion des structures de recherche congolaises, telles que le CERA et le
CEEBA, pourrait continuer a dynamiser I'inculturation de la foi chrétienne ;
et au dialogue avec l'islam, qui pourrait provoquer un engagement massif
des populations africaines pour le progres de I’ Afrique.

Notre réflexion sur l'islam en Afrique, part de notre expérience de
missionnaire, au Sénégal (1979-2003) et au Congo (depuis 2004).



78 Domenico ARENA

Pour encadrer cette modeste expérience, nous commencerons avec
quelques considérations sur certains contenus de Nostra Aetate ; ensuite nous
donnerons de I'espace au dialogue islamo-chrétien dans le contexte africain.
Puis, nous parlerons de notre vécu, avant de conclure.

1. Nostra Aetate

Le retour a Nostra Aetate (NA) nous offre la possibilité d’encadrer le
dialogue interreligieux, en général, et celui avec l'islam, en particulier,
dans les acquis fonciérement innovants, sinon révolutionnaires, du Concile
Vatican II.

Cette assemblée ecclésiale d'un caractere unique dans I'histoire de I'Eglise,
— soit par I'ampleur de sa représentation cecuménique, soit pour sa durée et
le travail abattu, mais surtout peut-étre pour les répercussions dans le vécu
ecclésial —, demeure un phare qui éclaire encore aujourd’hui la mission de
I’Eglise dans le monde. Preuve en est le testament de I'inoubliable pontife
Jean-Paul II et les premieres interventions de Benoit XVI, tous les deux
témoins directs des assises conciliaires'.

De ce fait, il convient de s’y référer, ne flit-ce que brievement, pour
contextualiser les contenus de Nostra Aetate qui, parmi les documents
promulgués par le Concile, est le moins volumineux, mais parmi les plus
innovateurs.

Lire cette Déclaration en la rattachant au Concile, comme a un tout
organique, va de soi et, depuis le commencement de ses approfondissements,
cela a été fait. Elle « doit étre considérée comme un complément, a la fois,
de la Constitution Lumen Gentium et du Décret Ad Gentes». Partageant cet
avis, nous retenons que Nostra Aetate s’inscrit de maniere manifeste dans
l'ecclésiologie de communion, — qu’on sait étre I'idée-maitresse du Concile,
contenue tout d’abord dans Lumen Gentium (LG 1) —, et dans la théologie
trinitaire de la mission propre a Ad Gentes (AG 1-4).

1 Dans son premier discours la référence au Concile est bien présente. Quant au dialogue,
voila ce qu’il a dit tout récemment aux communautés musulmanes d’Allemagne : « Nous
ne pouvons pas céder a la peur ni au pessimisme. Nous devons plutét cultiver I'optimisme
et 'espérance. Le dialogue interreligieux et interculturel entre chrétiens et musulmans ne
peut pas se réduire a un choix passager. C’est en effet une nécessité vitale, dont dépend
en grande partie notre avenir », Discours du Saint-Pére Benoit XVI, Cologne, samedi 20
aolt 2005 », dans http.//www.lesri.com/Der_heure.htm, p. 2.



Dialogue islamo-chrétien en Afrique 79

Eneffet, desses premiereslignes, on peutremarquer déja quelaDéclaration
épouse la vision du monde professée a maintes reprises par le Concile, et qui
consiste a voir sa tendance a 'unité comme un signe des temps?:

« A notre époque ou le genre humain devient de jour en jour plus
étroitement uni et ou les relations entre les divers peuples augmentent,
I’Eglise examine plus attentivement quelles sont ses relations avec les
religions non chrétiennes » (NA 1).

L’analyse que I'Eglise fait de ses relations avec les autres religions, en
vue de rechercher un nouveau rapport avec elles, qui par apres résidera
dans la notion de dialogue, est motivée aussi par la situation qui prévaut
dans ’humanité, malgré les contradictions qu’elle traverse et que les Peres
conciliaires ne minimisent pas’. Ainsi le dialogue est a lire comme une
aspiration profonde de la race humaine, visible dans1’histoire contemporaine.

On peut dire que la recherche de ce nouveau rapport, consistant dans le
dialogue, surgit de I'humanité comme une nostalgie de Dieu, communion
trinitaire, d’ou elle vient et elle va*. De toute fagon, ce qui est siir c’est qu’a
'origine de tout il y a la volonté de ce méme Dieu qui veut faire participer
toute 'humanité a sa vie de communion’.

Dans ce sens, notre document, des ses premieres lignes, fait sien un autre
concept-clé de tout le Concile, a savoir que le plan de Dieu depuis toujours
consiste a faire de I’humanité une fraternité universelle® :

« Tous les peuples forment, en effet, une seule communauté ; ils sont la
méme seule origine, puisque Dieu a fait habiter toute la race humaine sur la
face de la terre; ils ont aussi une seule fin derniere, Dieu, dont la providence,
les témoignages de bonté et les desseins de salut s’étendent a tous, jusqu’a ce
que les élus soient réunis dans la cité sainte, que la gloire de Dieu illuminera
et ou tous les peuples marcheront a sa lumiere » (NA 1).

Or, cela peut se réaliser par 'entremise de ’Eglise qui a comme mission
de stimuler les humains a 'unité, en tant que sacrement de 'union divine et

2 Cf.AA14; DH 15; GS 3-5, 33,42, 77; LG 28.

3 Cf.GS4,77.

4 « Dieu, qui veille paternellement sur nous, a voulu que tous les hommes constituent une
seule famille et se traitent mutuellement comme des fréres. Tous, en effet, ont été créés
a I'image de Dieu « qui a fait habiter sur toute la face de la terre tout le genre humain issu
d’un principe unique » (Ac 17, 26), et tous sont appelés a une seule et méme fin, qui est
Dieu Lui-méme » (GS, 24).

5 AG1;,LG2.

6 Cf.LG1.13.28.GS3-5.24,33.38;AG1,7.



80 Domenico ARENA

de I'unité du genre humain’. Pour cela, elle fixe son attention sur ce qu’ils
ont en commun :

« Dans sa tache de promouvoir I'unité et la charité entre les hommes, et
méme entre les peuples, elle examine ici d’abord ce que les hommes ont en
commun et qui les pousse a vivre ensemble leur destinée » (NA 1).

Ici, Nostra Aetate entérine une autre fondamentale visée de tout le Concile
concevant 'Eglise comme une communion a I'image de celle trinitaire. Or
tout cela nous fait remonter vers la source de cette communion a laquelle
I'humanité aspire et dont I'Eglise se veut 1'icone, a savoir la communion
de source, celle prototype de Dieu-Trinité®. Pourtant, on peut penser que
c’est a ce niveau que Nostra Aetate interagit avec le Décret Ad Gentes pour
le compléter et se faire compléter par son apport. En effet, ce Décret, qui
recommande aux chrétiens de suivre le Christ, comme modele de dialogue,
pour accomplir I'ceuvre missionnaire’, rattache le dialogue a la mission de
I’Eglise ; mission qui prend sa source dans la Trinité". En cela, la méme
Trinité qui est source de la mission devient aussi source du dialogue'.

N’est-ce pas que la communion trinitaire est aussi prototype du dialogue ?
On peut arriver a dire méme que, dans son essence ontologique, le mystere
de la Trinité est dialogue. Les trois personnes divines sont Un par une
relation d’amour, qui n'est que dialogue trinitaire, faisant 'unité d’un Dieu
trinité de personnes. Mais, ce qui est aussi propre a ce mystere, c’est que le
dialogue, vivant en son sein, ne s’arréte pas aux trois Personnes divines, mais
il s’'ouvre, par les missions du Fils et de I'Esprit, au salut des humains qui,
ainsi, ont la possibilité de participer a ce méme mystere de dialogue qui est
la Trinité (cf. LG 2).

7 LG1;GS42.

8 Cf. J. CAPMANY, e.a., La Chiesa mistero di comunione e di missione, Roma, 1994 ; B.
FORTE, L’Eglise icbne de la Trinité. Breve ecclésiologie, Paris, 1985.

9 « Le Christ lui-méme a scruté le coeur des hommes, et les a amenés par un dialogue
vraiment humain a la lumiere divine ; de méme ses disciples, profondément pénétrés de
I'Esprit du Christ, doivent connaitre les hommes au milieu desquels ils vivent, engager
conversation avec eux, afin qu’eux aussi apprennent dans un dialogue sincere et patient,
quelles richesses Dieu, dans sa munificence, a dispensées aux nations ; ils doivent en
méme temps s’efforcer d’éclairer ces richesses de la lumiére évangélique, de les libérer,
de les ramener sous l'autorité du Dieu Sauveur» (AG 11).

10 Cf. J. LOPEZ GAY, Dimension trinitaire christologique et pneumatologique de la mission,
dans Eléments de théologie missionnaire, Roma, 1978, p. 5-21. Voir aussi AG 1-4.

11 La Trinité alors, telle un mystére de communion missionnaire —, pour employer les
mots avec lesquels Jean-Paul Il aimait définir I'Eglise et sa mission dans le monde (cf.
Christifideles Laici 32) —, est censée étre la source, aussi bien du dialogue que de la
mission de I'Eglise.



Dialogue islamo-chrétien en Afrique 81

En somme, selon le langage classique, la Trinité immanente, et donc sa
communion ontologique, est en méme temps Trinité économique, s’ouvrant
alamission de salut qui est, en définitive, mission de communion, communion
missionnaire, mission a pratiquer dans et par le dialogue'.

De cette vision des choses ou toute personne, au-dela des races, de la
couleur, de l'appartenance ethnique et de la religion, est candidat a I'unité
universelle, découle un regard positif sur les autres religions :

« L’Eglise catholique ne rejette rien de ce qui est vrai et saint dans ces
religions. Elle considere avec un respect sincere ces manieres d’agir et de
vivre, ces regles et ces doctrines qui, quoiqu’elles différent en beaucoup de
points de ce qu’elle-méme tient et propose, cependant apportent souvent
un rayon de la Vérité qui illumine tous les hommes. Toutefois, elle
annonce, et elle est tenue d’annoncer sans cesse, le Christ qui est ‘la voie,
la vérité et la vie” (Jean 14, 6), dans lequel les hommes doivent trouver la
plénitude de la vie religieuse et dans lequel Dieu s’est réconcilié toutes
choses » (NA 2).

En définitive, tout en reconnaissant le devoir d’annoncer le Christ, c’est
dans cette vision de communion missionnaire, — qui a son modele foncier
et éternel dans la Trinité et sa préfiguration historique dans I'Eglise —, que
Nostra Aetate exhorte tous les chrétiens au dialogue, comme modalité de
rencontre avec les fideles d’autres religions :

« Elle exhorte donc ses fils pour que, avec prudence et charité par le
dialogue et par la collaboration avec ceux qui suivent d’autres religions,
et tout en témoignant de la foi et de la vie chrétiennes, ils connaissent,
perséverent et fassent progresser les valeurs spirituelles, morales et socio
culturelles qui se trouvent en eux » (NA 2).

Quelles conclusions pourrions-nous tirer de ces quelques considérations
sur la Déclaration Nostra Aetate ?

12 Cf. G. SANTOUNI, La mission de I’Eglise : de la Trinité, par la croix, dans I'Esprit, dans
Revue Africaine des Sciences de la Mission, n. 2 (1995), p. 29-49 ; F. CIARDI, La
communion est missionnaire et la mission est pour la communion, dans Revue Africaine
des Sciences de la Mission, n. 2 (1995), p. 237-258. Nous prolongeons cette réflexion,
car elle semble pouvoir nous offrir un cadre de solution de la problématique liée au
rapport entre dialogue et annonce. En fait, ce qu’on vient de dire, mettrait en relation de
complémentarité le dialogue et 'annonce comme, dans un certain sens, la communion et
la mission sont en relation de complémentarité au sein de la Trinité et dans I'Eglise. Les
deux modalités de la mission, qui sont annonce et dialogue, on les accepterait alors tels
qu’ils sont, c’est-a-dire comme des éléments constitutifs et complémentaires de I'unique
mission ecclésiale (cf. Redemptoris Missio 55).



82

Domenico ARENA

- Que le dialogue n’est pas un choix de caractere diplomatique ou
stratégique, mais qu’il est inséré dans une vision théologique greffée
au mystere trinitaire’ ;

- qu’il estla manifestation de 'amour de Dieu témoigné par les disciples
du Christ ;

- que le dialogue en tant que signe de l'amour de Dieu manifestée
pleinement en Jésus-Christ et vécu par ses disciples dans la force de
’Esprit, est déja annonce de bonne nouvelle, du Christ Seigneur et de
son Royaume ;

- qu’il est aussi la route royale pour réaliser le dessein de Dieu sur
I"humanité qui consiste a faire de celle-ci une seule famille ;

- que, pour tout ce qui précede, il est synonyme de communion, et donc
de paix, de réconciliation et de salut'.

- qu’il est, par sa nature divine, énergie unitive, car I'amour de Dieu
s’exprimant dans le dialogue est pour une communion avec Lui-méme
et avec le prochain®;

- qu’il est, par conséquent, la voie et, d'une certaine maniere, la fin ultime
de la mission, comme activité destinée a faire connaitre, communiquer
et faire participer a 'amour de Dieu ;

- qu’il est constitutif de la vie de ’Eglise qui, — en tant que peuple «
rassemblé dans l'unité du Pere, du Fils et de I'Esprit-Saint » (cf. LG 4)

13

14

15

« Pour I'Eglise, il se fonde sur la vie méme de Dieu un et trine. Dieu est Pére de la famille
humaine ; le Christ s’est uni a tout homme (Redemptoris Hominis 13) ; 'Esprit opére en
tout homme : c’est pourquoi le dialogue se fonde aussi sur 'amour pour 'homme qui, en
tant que tel, est la routopére en tout homme : c’est pourquoi le dialogue se fonde aussi
sur I'amour pour 'homme qui, en tant que tel, est la route premiére et fondamentale
de I'Eglise (Redemptoris Hominis 14) et sur le lien existant entre les cultures et les
religions professées par les hommes » : JEAN-PAUL I, Nécessité du dialogue entre
religions différentes, dans Telema, n. 3-4 (1985), p. 33-34. « L'Eglise est pleinement
consciente d’étre engagée dans le dialogue, avant tout, a cause de sa foi. La révélation
nous fait entrevoir une vie de communion et d’échanges dans le mystére trinitaire » :
SECRETARIAT POUR LES NON-CHRETIENS, Mission et dialogue, Kinshasa, 1985,
p. 18. « La vision trinitaire et les exigences apostoliques, centrées sur I'amour, sont le
fondement de la mission et donc du dialogue » : M. ZAGO, Les documents du Conseil
Pontifical pour le dialogue interreligieux, dans Bulletin, n. 3 (1989), p. 369 ; « Ce mystére
trinitaire d’amour et de communion est le modéle éminent de toute relation humaine et
c’est le fondement du dialogue » : PONTIFICIUM CONSILIUM PRO DIALOGO INTER
RELIGIONES, Lettre aux Présidents des Conférences Episcopales sur une spiritualité du
dialogue, Roma, 1999, p. 1.

Cf. G. ROUTHIER, Le défi de la communion. Une relecture de Vatican I, Montréal,
Médiaspaul, 1994 ; R. SCHREITER, Reconciliation as a New Paradigm of Mission, dans
Sedos Bulletin, n. 7/8 (2005), p. 106-109.

Cf. J.-A. MCEHLER, L’unité dans I’Eglise ou le principe du Catholicisme, Paris, 1938.



Dialogue islamo-chrétien en Afrique 83

et sacrement de I'unité de Dieu et de celle du genre humain'® —, est
foncierement communauté promotrice de dialogue'”;

- que les membres dune telle Eglise, missionnaire par nature (cf. AG, 6),
sont tous missionnaires et sont conviés a vivre de ce dialogue ;

- que, dans le plan de Dieu, toute personne, créée a 'image de Dieu'®,
est appelée et elle est en mesure de découvrir sa vocation au dialogue.
Nos freres musulmans qui adorent le Dieu Un ne seraient-ils pas
candidats eux aussi a ce dialogue (cf. LG, 13) ?

Pour conclure ce point, disons, avec Jean-Paul II, qu’au commencement
était « le Dieu de dialogue »'° et que par le dialogue, ce commencement advient
dans l'aujourd’hui de la vie de 'humanité comme une présence du Dieu
d’amour, manifesté en Jésus-Christ, le Seigneur ressuscité (cf. Mt 18, 20 ; 28,
20). C’est justement dans cette présence du Christ que consiste la plénitude
de la mission de I'Eglise®. Le dialogue, en tant que signe de I'amour et de la
communion de la Trinité, en est le chemin et l'actualisation.

2. Dialogue islamo-chrétien en Afrique

Ce retour a Nostra Aetate nous semblait opportun dans la mesure
ou ce document a guidé, méme si cest de maniere souvent implicite,
notre expérience de dialogue et aussi pour comprendre les tenants et les
aboutissants du dialogue interreligieux en Afrique, surtout avec I'islam.

En effet, seul un enracinement de la réalité du dialogue dans 1'humus
théologique peut donner force a tous pour faire face aux découragements,
sinon aux résistances, que souvent les chrétiens, mais aussi peut-étre les
musulmans, éprouvent a son égard. En effet, il y a des problemes délicats

16 Cf.LG1;GS42.

17 « Dieu est amour (1 Jn 4, 8, 16). Son amour salvifique a été manifesté et communiqué
aux hommes en Christ. Il est présent et agissant dans le monde par le Saint-Esprit.
L’Eglise doit étre le signe vivant de cet amour pour en faire une norme de vie pour tous les
chrétiens. Voulue par le Christ, la mission de I'Eglise est une mission d’amour, dont Il est
lui-méme la source, le terme, le modéle (cf. AG 2-5, 12 ; EN 26) ». Voir SECRETARIAT
POUR LES NON-CHRETIENS, Mission, p. 9.

18 Cf. GS 24; AA 8.

19 C’est lors de sa visite au Sénégal, pendant la rencontre avec les chefs musulmans, que
Jean-Paul Il déclare : « Notre Dieu est un Dieu de la paix... Il est un Dieu de dialogue, qui,
depuis les origines, s’est engagé dans un dialogue de salut avec 'humanité qu’il a créée,
un dialogue qui continue aujourd’hui et qui se poursuivra jusqu’a la fin des temps ». Cf.
Chrétiens et Musulmans doivent étre des personnes de dialogue, dans La Documentation
Catholique, n. 7 (1992), p. 326-327.

20 Cf. H. DE LUBAC, Meditazione sulla Chiesa, dans Opera Omnia, vol. VIIl, Milano, 1979,
p. 148.



84 Domenico ARENA

d’intégration, problemes dus a toutes sortes de différences, liées non
seulement au credo, mais a la mentalité, au style de vie, au comportement
que nous constatons tous les jours au contact avec I'islam et qui sont la pour
nous pousser a dire que le dialogue est impossible. Les conflits armés sont
la aussi, conflits qui mélent 'ethnocentrisme a la religion (Nigéria, Soudan,
Bosnie, Philippines...). Et, dernierement, il faut tenir compte du terrorisme
de nature religieuse qui, allumé par le fondamental droit économique de
partage des ressource de la terre, continue a faire des victimes a cause de
la religion, mais aussi parce que d'un co6té comme de l'autre on n’accepte
pas de dialoguer. La conséquence, c’est I'agressivité et la haine qui risquent
de s’attiser et de grandir dans la conscience des adeptes des deux religions.
Or, seul un dialogue, justifié et méme légitimé par leurs religions, nous fait
espérer qu'un jour les chrétiens et les musulmans seront en mesure de vivre
unis et de travailler ensemble pour le bien de ’humanité, en Afrique et dans
le monde entier.

2.1. Nostra Aetate et le dialogue avec I’islam

En Afrique, la difficulté d"un rapport serein entre le christianisme et I'islam
se manifeste de maniére aigue surtout au niveau de l'action missionnaire, car,
dans ce domaine, chrétiens et musulmans se découvrent de plus en plus
concurrents®'. Alors, il nous faut un surplus de souffle spirituel que la vision
théologique du dialogue contenue en Nostra Aetate peut nous transmettre,
nous permettant de résister a tout découragement et aussi a tout esprit
d’imposition de la religion au dépens de la liberté religieuse de tout homme.

Dans ce sens, les textes de la Déclaration, relatifs au dialogue avec I'islam
peuvent aider les chrétiens et les musulmans d’Afrique a ne pas démordre
dans la recherche d"une rencontre heureuse pour eux et pour leur continent :

« L’Eglise regarde aussi avec estime les musulmans qui adorent le Dieu
Un, vivant et subsistant, miséricordieux et tout puissant, créateur du ciel
et dela terre, qui a parlé aux hommes. IlIs cherchent a se soumettre de toute
leur ame aux décrets de Dieu, méme s’ils sont cachés, comme s’est soumis
a Dieu Abraham, auquel la foi islamique se réfere volontiers. Bien qu’ils
ne reconnaissent pas Jésus comme Dieu, ils le vénerent comme prophete,
ils honorent sa meére virginale, Marie, et parfois méme l'invoquent avec
piété. De plus, ils attendent le jour du jugement ot Dieu rétribuera tous
les hommes ressuscités. Aussi ont-ils en estime la vie morale et rendent-ils
un culte a Dieu par la priere, 'aumone et le jetine » (NA 3).

21 Cf. E. MANHAEGHE, Chrétiens et musulmans africains, dans Telema, n. 2 (1984), p. 11-35.



Dialogue islamo-chrétien en Afrique 85

Ce texte, comme l'avait fait Lumen Gentium (16), nous fait saisir tous les
points d’attache qui rapprochent les deux religions, en nous éduquant a
regarder dans la religion de l'autre ce qui nous unit plutot que ce qui peut
nous diviser. Si cette attitude ne s’enracine pas dans nos vies, en évitant
évidemment 'irénisme et le compromis, dialoguer devient impossible.

Mais, étant donné que I'histoire a joué contre une rencontre sereine entre
les deux religions, la Déclaration ajoute :

« Si au cours des siecles, de nombreuses dissensions et inimitiés se sont
manifestées entre les chrétiens et les musulmans, le Concile les exhorte
tous a oublier le passé et a s’efforcer sincerement a la compréhension
mutuelle, ainsi qu’a protéger et a promouvoir ensemble pour tous les
hommes, la justice sociale, les valeurs morales, la paix et la liberté » (NA 3).

Les Peres conciliaires sont conscients, comme nous d’ailleurs, que les
relations entre I'islam et le christianisme sont problématiques, mais ils nous
invitent a ne pas lacher prise parce que, dans le dépassement commun que
chrétiens et musulmans sont appelés a opérer, réside 'espérance de changer
le visage de I'humanité. Ici, chrétiens et musulmans, a cause de leur passé
indigne des deux religions qu’ils professent, sont tenus a prendre conscience
de leur commune responsabilité face a I'avenir du monde. Son progres ou sa
faillite dépend aussi de l'unité par le dialogue qu’ils arriveront a construire,
ou a ne pas construire, entre eux. Cela vaut pour les deux communautés
religieuses dans le monde, mais peut-étre davantage pour I’ Afrique.

2.2. Impulsions d’en haut

Toujours est-il que 'Eglise du continent est intervenue a maintes reprises
pour demander au peuple de Dieu a se mettre en attitude de dialogue
envers l'islam. Mais cela avait été déja fait a l'occasion des voyages en
Afrique de Paul VI, fondateur du dialogue par I'Encyclique Ecclesiam Suam?,

22 Cette Encyclique de 1964 sortie juste avant Nostra Aetate conserve encore aujourd’hui
toute sa valeur. Beaucoup de réflexions d’aujourd’hui sur le dialogue sont contenues en
germe dans ce document. Dans son voyage mémorable en Ouganda, en 1969, la ou il
proclame le fameux programme d’une évangélisation inculturée pour le continent (‘Africains,
vous étes désormais vos propres missionnaires’), Paul VI rencontre les représentants des
communautés islamiques et les félicite pour les musulmans qui ont été martyrs de leur foi
conjointement aux martyrs chrétiens. Entre autre, il leur dit : « Vous nous donnez I'occasion
par-la d’exprimer ici notre profond respect pour la foi que vous professez et Notre espoir
que ce que nous possédons en commun serve a nous unir chrétiens et musulmans d’'une
fagon toujours plus étroite dans une authentique fraternité ... Et que cette rencontre ... soit
le symbole et le premier pas de cette unité a laquelle Dieu nous demande tous d’aspirer,
pour sa plus grande gloire et pour le bonheur de ce continent béni » : Aux communautés
Islamiques, dans La Documentation Catholique, n. 51 (1969), p. 771.



86 Domenico ARENA

et de Jean-Paul II, son premier efficace propulseur®. Sous leur égide, les
différentes Conférences Episcopales d’Afrique, qui surtout en Afrique de
I'Ouest s’équiperont de commissions pour mener de l'avant le dialogue
islamo-chrétien, ne manqueront pas de propulser le dialogue, ainsi que les
interventions des certains évéques qui ont plus a cceur le dialogue*.

Cependant, la prise de position sur le dialogue, plus autoritaire et
généralisée, semble étre celle contenue dans l’exhortation apostolique
Ecclesia in Africa (EIA), 1a ou, en consonance évidente et en continuité avec
Nostra Aetate, on lit :

« L’attitude du dialogue est un mode d’étre du chrétien a I'intérieur de sa
communauté comme avec les autres croyants, et les hommes et les femmes
de bonne volonté » (EIA 65).

Ici, 'Eglise d”Afrique, en phase avec la teneur théologique que Nostra
Aetate donne au dialogue, retient que celui-ci est une fagon d’étre valable
pour tout baptisé (laics, religieux, clercs et évéques) ; partout (a chaque palier
del’organisation communautaire) ; avec tous (catholiques, chrétiens d’autres
confessions, croyants d’autres religions, hommes et femmes de bonne
volonté, soient-ils non croyants) ; et toujours (dans toutes les circonstances
de la vie quotidienne). De ce fait Ecclesia in Africa recommande au S.C.E.A.M.
de se donner ‘des structures et des moyens qui garantissent l'exercice du dialogue’
(EIA 66).

23 Presque dans chaque pays d’Afrique ou Jean-Paul Il est passé, il a voulu rencontrer
les communautés musulmanes et il a eu toujours des paroles d’encouragements pour
le dialogue. Visitant le Nigeria en 1982, il disait : « Tous, chrétiens et musulmans, nous
vivons sous le soleil de I'unique Dieu de miséricorde. Les uns et les autres, nous croyons
au Dieu unique créateur de 'homme. Nous proclamons la souveraineté de Dieu et
défendons la dignité de 'homme en tant que serviteur de Dieu. Nous adorons Dieu et
professons une totale soumission a son égard. Nous pouvons donc, au vrai sens du
terme, nous appeler fréres et sceurs dans la foi au Dieu unique ». Ensuite, aprés avoir
détaillé tous les domaines ou les deux groupes de croyants peuvent se retrouver unis et
travailler ensemble a leur promotion, tels que celui de la famille, du travail, des loisirs, de la
vie publique, de la liberté et I'éducation religieuses, il ajoute : « De plus, je suis convaincu
que si nous nous donnons la main au nom de Dieu, nous pouvons accomplir beaucoup
de bien. Nous pouvons travailler ensemble en vue de 'harmonie et de I'unité nationale,
dans la sincérité et une plus grande confiance mutuelle. Nous pouvons collaborer a la
promotion de la justice, de la paix et du développement. C’est mon espoir le plus cher que
notre solidarité fraternelle sous I'égide de Dieu rehaussera vraiment I'avenir du Nigéria et
contribuera a la bonne marche du monde, en tant que civilisation universelle de I'amour ».
Cf. Information Islamique, dans Telema, n. 2 (1984), p. 63-64.

24 Cf. M. CHEZA, (textes réunis par), Les évéques d’Afrique parlent (1969-1991), Paris,
Centurion, 1992.



Dialogue islamo-chrétien en Afrique 87

Tout de méme, la prise de position en faveur du dialogue, mieux en
syntonie avec Nostra Aetate, nous la trouvons dans le message des évéques
participant au Synode Spécial pour I’ Afrique. Ici le dialogue est en rapport
de réciprocité avec I'idée de 1'Eglise-famille et avec la Trinité :

« L’Eglise-famille a sa source dans la Sainte-Trinité, au sein de laquelle
I’Esprit-Saint est la Relation de Communion. Elle sait que la qualité de
relation que permet une communauté est l'expression de sa valeur
intrinseque. Ce Synode lance un appel pressant en faveur du dialogue a
lI'intérieur de I'Eglise et entre les religions »”.

Pour ce qui est du dialogue avec les musulmans, l'exhortation et le
message s’allient pour dire : « Cet effort de dialogue se doit d’embrasser
également les musulmans de bonne volonté. Les chrétiens ne sauraient
oublier que beaucoup de musulmans entendent imiter la foi d’Abraham et
vivre les exigences du Décalogue ». Et cela : en reconnaissant Dieu comme
‘le Pere de la Grande Famille humaine que nous formons’; dans le respect des
croyances respectives ; en vue de travailler ensemble pour le développement
et la paix ; créant, enfin, un climat de vraie liberté religieuse et de sincérité®.

Remarquons que les interventions du magistere africain sur le dialogue
sont souvent rattachées a l'intuition centrale du Synode de 2004, a savoir
I’Eglise-famille. Or, cette intuition, pouvant étre comme la version africaine
de I'Eglise communion?, peut témoigner que 1'Eglise d’ Afrique a fait bonne
réception des contenus théologiques du dialogue propres a Nostra Aetate.

25 CONFERENCE EPISCOPALE DU ZAIRE, Message du Synode, Kinshasa, 1994, p. 13.

26 Cf. CONFERENCE EPISCOPALE DU ZAIRE, Message du Synode, p. 14. Dans la
foulée, I'Eglise de la RDC aussi signifie son adhésion a I'effort du dialogue qu’elle voit
‘comme attitude et méthode pour résoudre pacifiquement les conflits. Cf. CONFERENCE
EPISCOPALE DU ZAIRE, Message du Synode, p. 5. Pour trouver une citation explicite sur
le dialogue islamo-chrétien il faut attendre un document de 2001 : « Les chrétiens seront
sensibilisés sur les vrais enjeux du dialogue interreligieux, en particulier avec I'lslam qui
conquiert de I’espace chez nous. On montrera que tout dialogue est un enrichissement ».
Voir CONFERENCE EPISCOPALE NATIONALE DU CONGO, Directoire sur la nouvelle
évangélisation et la catéchese dans la perspective de I'Eglise famille de Dieu, Kinshasa,
2001, p.51. Lesrecherches sur I'islam congolais sont aussi rares, j'en ai trouvé seulement
deux : L’islam au Congo Belge, dans Revue du Clergé Africain, n. 4 (1957), p. 400-401 ;
M. KUAMA M., L’islam a Kinshasa, dans Cahiers des Religions Africaines, n. 30 (1981),
p. 165-185. Pour le reste, les Evéques de 'ACEAC, en 2002, décident « d'initier des
concertations avec les freres chrétiens et les croyants des autres religions de chacun de
nos trois pays en vue d’'une action cecuménique et inter-religieuse pour la paix durable
dans la sous-région d’Afrique des Grands Lacs » : Message de la VI° Assemblée pléniére
de 'ACEAC, Kigali, 2002, p. 12. cf. EIA 66.

27 Cf. D. ARENA, La mission des consacrés en Afrique a la lumiéere de Ecclesia in Africa et
Vita consecrata : quelques consonances, dans Pentecéte D’Afrique, n. 33 (1998), p. 57-
76.



88 Domenico ARENA

2.3. L’islam en Afrique : description sommaire

Quant aux statistiques, il parait que les deux religions en question
numériquement sont a pied d’égalité*. Néanmoins, on peut ajouter ce qui
suit :

« Il'y a une différence de fond entre 1’Afrique du nord arabe avec 10%
de sa minorité chrétienne, et I’Afrique noire au sud du Sahara avec sa
majorité chrétienne de pres de 60% et seulement 25% de musulmans. Au
sud du Sahara, les deux tiers des musulmans vivent en Afrique de I'Ouest,
tandis que ceux d’Afrique du Centre, de I'Est et du Sud ne comptent méme

pas pour 10% constituant une minorité semblable a celle des chrétiens en
Afrique du Nord »*.

Voici maintenant une breve description surtout de l'islam d’Afrique
Noire.

Il est notoire que I'islam, répandu en Afrique du Nord, tout de suite apres
sa fondation par le prophete Mahomet, conquiert son espace en Afrique
Noire a partir de deux souches : celle qui a pénétré en Afrique de I'Ouest par
le Sahara et celle qui a déferlé de I'Egypte et du Moyen Orient en s’installant
dans I’Afrique de I’Est. De nos jours, il arrive de chaque coté d’ou vient
I’émigration des croyants de I’islam, un cas particulier étant celui du retour
des Black Muslims d’ Amérique du Nord, au cri de « L’Afrique aux Africains »*,
dans des pays comme le Liberia.

La diffusion de lislam en Afrique Noire utilisait le commerce et les jihads
(surtout a I'ouest). Une fois arrivé sur place il prenait des caractéristiques
spécifiques. En rencontrant un substrat animiste et magique, il a affiché une
allure maraboutique qui le déprécie aux yeux de I'orthodoxie musulmane.
Un islam qui politiquement ne s’est pas trop investi dans le processus des
indépendances nationales et quin’a pas trop sympathisé avecle communisme.

28 « C’estainsi qu’on est arrivé, a la fin des années 1970, a ce qu'il y ait autant de chrétiens
que de musulmans en Afrique : chaque groupe comptant pour 40 % de la population
totale et les gens de la tradition, 20 %. Depuis lors, la proportion a légerement augmenté
en faveur des chrétiens, principalement parce que les pays musulmans ont un taux de
natalité plus faible » : J. BAUR, 2000 ans de Christianisme en Afrique, Kinshasa, 2001,
p. 561. Pour I'an 2000, les statistiques parlent de 360.232.182 millions de chrétiens soit
le 45,9 % de la population totale et de 317.374.423 millions de musulmans soit 40,5
% des Africains : Cf. G. CAVALLOTTO, Les données statistiques sur la situation des
territoires de mission au cours du XX®™ siecle, dans T. TSHIBANGU (Mgr) (dir.), L’avenir
de l'activité missionnaire « Ad Gentes ». Perspectives pour le XXI¥™ siecle, Kinshasa,
2005, p. 20-34.

29 J.BAUR, 2000 ans, p. 561.

30 Cf. M. MEYERHOF, Le monde islamique, Paris, Reider et Cie, 1926, p. 72.



Dialogue islamo-chrétien en Afrique 89

Il reste un islam ouvert a la modernité et d’aucuns le considerent comme
une idéologie de rechange. Actif de différentes facons selon les contextes
nationaux, « l'Islam d’Afrique Noire, longtemps considéré comme de
seconde zone, est en train de devenir I'un des pdles de la scene islamique
mondiale »*.

Quant aux traces laissées par 1'histoire, il est évident que tout tournant
historique a marqué les relations que les croyants de deux religions vivent
aujourd’hui : I'expansion arabe aux premiers jours de l'islam, au nord de
I’Afrique ; 'antagonisme et la concurrence dans la propagande religieuse a
partir des voyages des navigateurs portugais au XVe siecle ; les vicissitudes
tragiques et dévastatrices de l'esclavage, 'impartialité et I'imposition du
colonialisme ; I'ere de I'engagement national des indépendances ; et, enfin, le
néocolonialisme et la globalisation du moment™.

Dans ce cadre, ce qui donne a réfléchir c’est le fait que la reprise de la
mission d’évangélisation de 1’Eglise catholique, ainsi qu'une nouvelle
connaissance du continent africain, intervient grace aux relations troublées
que les chrétiens d’Ethiopie vivaient avec les musulmans d’Egypte. C'est a ce
moment, a partir de 1498, que, pour trouver une autre voie en vue d’aller au
secours des chrétiens d’Ethiopie du fameux Prétre Jean, le Portugal, avec ses
navigateurs et ses religieux, donne lieu a la reprise de I'action évangglisatrice
sur les cotes d’Afrique, celles du Congo comprises®.

2.4. L’Afrique et le dialogue islamo-chrétien

Mais qu’est-ce qui faciliterait les rapports entre chrétiens et musulmans en
Afrique ? Sur ce continent, en général, les rapports sont bons, méme si dans
certains pays, comme le Nigéria et le Soudan, 1'hostilité réapparait habillée
de luttes ethniques™.

Tout en constatant le fait que I'Islam en Afrique se présente tolérant, il
convient de souligner que la culture méme de I’ Afrique peut faciliter 'effort
du dialogue interreligieux. En effet, ’Afrique est, d’une certaine fagon,
prédisposée au dialogue grace a sa propre culture. Son noyau dynamique
demeure ce que certains, comme Léopold Senghor, Vincent Mulago, Hampate

31 Cf. G. ANDREE (dir.), Clés pour I'lslam, Bruxelles, 1993, p. 62.

32 Cf. PONENCIAS IIl ENCUENTRO DE ANTROPOLOGIAY MISSION, El islam en Africa.
Un reto al cristianismo, Madrid, 1990 ; L’lslam en Afrique Noire, dans Revue du Clergé
Africain, n. 3 (1956), p. 252-261.

33 J.BAUR, 2000 ans, p. 39-43.

34 Depuis, la situation s’est dégradée avec I'apparition des groupes islamistes armés et du
terrorisme islamiste international.



90 Domenico ARENA

B4, appellent indifféremment esprit de famille, esprit de communion, sens
communautaire, solidarité, hospitalité, convivialité, sentiment d’unité et
de participation®™. Ces différentes appellations indiquent un ensemble qui
constitue pour beaucoup comme une pierre d’attente, ainsi que de choix,
pour I'annonce de I'Evangile et, pour le dialogue.

L’esprit de communion, propre a la culture africaine, le point de vue
du peuple de Dieu d’Afrique qui a conscience de former une Eglise-
Famille de Dieu, donc une communion enrichie et mieux exprimée par les
valeurs propres aux attitudes et aux sentiments de la famille africaine, sont
deux chances certaines pour un dialogue heureux avec tous les humains,
musulmans compris. La communion par le dialogue, comme celle de la
Trinité et de I'Eglise, n'importe ou elle est pratiquée, est toujours la possibilité
de I'harmonisation de toutes différences, de tout ce qui peut diviser les
humains, méme les religions. L’ Afrique en possede les atouts !

Dans ce cadre, signalons deux faits dignes d’étre relevés, et une réalité qui
fait espérer. Le premier a égard a la naissance du phénomene du dialogue.
On peut constater que les premieres tentatives de dialogue ont eu lieu en
Afrique et ont trouvé aussi dans ce continent de la continuité jusqu’a nos
jours. Par un parcours historique qui date de Saint Frangois d”Assise, dans
son souci de rencontrer le sultan d’Egypte Al Malik al Kamil, au XII® siecle ;
en passant par la présence, en Afrique du Nord, de plusieurs Ordres et
Congrégations religieuses ; pour arriver aux Peres et Sceurs Blanc(he)s, ainsi
quau Bienheureux Charles de Foucauld et ses familles religieuses, nous
savons que le zele de la rencontre avec les musulmans ne s’est jamais éteint,
malgré les résistances et les martyrs®.

Le deuxieme fait significatif concerne la promotion du dialogue au
niveau de 1'Eglise universelle. Il semble que la hantise pour le dialogue qui
a pris corps a Vatican II, a mfiri et a été provoquée par le vécu et la réflexion
des Eglises d”Afrique du Nord. Mais ce qui est plus significatif encore est

35 Cf. L. S. SENGHOR, La poésie de I'action, Paris, éd. Stock, 1980, p. 80 ; V. MULAGO,
Religions traditionnelles et christianisme, dans L’évangélisation dans [I’Afrique
d’aujourd’hui. Actes de la X® Semaine Théologique de Kinshasa (du 21 au 26 juillet 1975),
Kinshasa, 1975, p. 90-96.

36 Cf. H. TESSIER, L’Expérience missionnaire de I'Eglise au Maghreb et la Mission du
Conseil Pontifical pour le dialogue inter-religieux, dans Bulletin, n. 3 (1989), p. 323-333.
En dépit des assassinats de personnalités d’Eglise (voir le cas de Mgr Claverie et des
Trappistes de Notre-Dame de I'Atlas), I'ardeur du dialogue continue a animer ceux qui ont
choisi de rester dans ces pays du Maghreb : Cf. In Memoriam du Cardinal Duval et des
sept moines trappistes, dans Pro Dialogo, n. 3 (1996), p. 296-312 ; N. CONTRANT - G.
KADJEMENJE, Cibles. 235 prétres africains tués, Kinshasa, 2002.



Dialogue islamo-chrétien en Afrique 91

d’apprendre que les Eglises du Maghreb par leurs délégués, ont eu un role
décisif pour la rédaction des textes de Nostra Aetate et pour la fondation du
Secrétariat pour les non-chrétiens, devenu par apres Pontificium Consilium
pro Dialogo Inter Religiones (1988)* et aujourd’hui ““Dicastere pour le Dialogue
Interreligieux”” (2022).

Quantalaréalité quifaitespérer, elle concernel’ Afrique du Sud ressemblant,
comme on sait, a l'arc-en-ciel a cause du mélange plutot heureux des races
et des religions qui se cotoient. Ici, peuples divers, quant a la culture, la
religion et la provenance, arrivent a cohabiter et a procurer a leur nation
et a eux-mémes un bon niveau de vie. Semblant avoir dépassé avec succes
I'’épreuve terrible de I'apartheid, elle peut étre un signe d’espérance et, si les
choses continuent ainsi, elle peut méme devenir un modele pour I’Afrique
en matiere de dialogue.

Tout compte fait, chrétiens et musulmans dans une Afrique dont la culture
est prédisposée au dialogue, se combattent, mais s'attirent réciproquement.
Cela est-il le signe que leur destinée est de cohabiter en étant unis pour le
bien de ce continent ? L'esprit de dialogue est la pour les stimuler a y avancer
et il y a de ceux qui préconisent le dialogue comme le passage obligatoire
pour une renaissance de leur pays et de I’ Afrique tout entiere®.

3. Expérience de dialogue au Sénégal

L’islam du Sénégal a pris un visage confrérique ayant a sa téte un marabout.
La Qadriya qui s’est imposé dans la région de Diourbel, précisément a Touba,
la Tidjaniyaa avec siege a Tivavune, pres de Thies et la Tarbiya, a Kaolack, sont
les confréries qui ont été transplantées au Sénégal et, de ce fait, ‘sénégalisées’™.

37 Cf. H. TESSIER, L’Expérience, p. 330-332.

38 Cf. L. DIOUF, Eglise locale et crise africaine. Le diocese de Dakar, Paris, Karthala, 2001.

39 Elles avaient a leur téte respectivement Cheick Amadou Bamba M’backé, Sidi Mohamed
ibn Amadou et Cheick Ibraima Niass. Pour comprendre la dimension confrérique de
lislam sénégalais, voici un texte qui parle de la confrérie Mouride, la plus développée
dans le pays. « La Qadriya, propagée d’abord chez les Maures, et dont la présence en
Afrique Noire est tres ancienne, a joué dans l'islamisation de I'Afrique occidentale un role
considérable, prolongé jusqu’a la période contemporaine par la poussée des Peul vers l'est.
Sa relative décadence, au Sénégal, a été interrompue a partir de la fin du XIX® siecle par
l'initiative d’un marabout toucouleur de Diourbel, Amadou Bamba M’backé, qui a fait sortir
une branche nouvelle, le mouridisme. Le principe essentiel de Cheick Amadou consiste
dans la soumission totale que consent, a la personne du maitre, le disciple (mourid,
variante phonétique du terme mouroud), d’ou le nom désignait cette nouvelle voie dans
le vocabulaire frangais courant ». Le tout aboutit a la création d'un trust économique, axé
sur la culture de l'arachide, exergant une influence imposante sur les pouvoirs étatiques,
surtout par I'entremise des Wolof qui en sont majoritaires. « On voit combien I'lslam négro-
africain, sous l'influence du maraboutisme s’éloigne aisément de I'orthodoxie classique,



92 Domenico ARENA

En augmentant les statistiques, proposées par le pere L. de Saint Moulin
en 1994, cet islam sénégalais représenterait plus de 90% de la population
total de moins de dix millions de personnes, les chrétiens dépassant le 5%
et restant moins de 5% aux RTA*. Un pays avec un tel pourcentage de
musulmans pouvait d’'un moment a l'autre faire partir les missionnaires
étrangers et empécher toutes activités missionnaires. Plusieurs facteurs ont
évité cette éventualité.

Tout d’abord, le passé historique qui avait porté le pays a I'indépendance
d'une fagcon sans trop hostilités entre colonisateurs et colonisés.
L’indépendance n‘a pas eu un caractere religieux capable de mettre en
conflit les deux confessions religieuses. De ce fait, 'élection d’un premier
président chrétien a la téte d'une République majoritairement musulmane a
été acceptée sans beaucoup de problemes. De plus, I'action gouvernementale
de Léopold Senghor, inspirée par la foi chrétienne et le métissage culturel
proné par le mouvement de la ‘négritude’, exigeant une attitude de dialogue, a
assis jusqu’aujourd’hui le Sénégal sur la culture de la tolérance accueillante
qu'exprime bien le mot wolof teranga. Cela a fait du Sénégal un pays pilote
de cohabitation, substantiellement réussie, entre chrétiens et musulmans.

L’autre facteur historique a relever c’est le témoignage de I'Eglise
et son action surtout dans l'enseignement ouvert a tous, et donc aussi
aux musulmans. Cela a permis une fréquentation réciproque, source de
connaissance réciproque, dont le manque porte a la peur et a la défense,
plutdt qu’a la rencontre enrichissante. Cela vaut davantage pour les cadres
politiques, formés dans les écoles chrétiennes, qui ont gardé en général une
attitude de bienveillance envers le christianisme.

Ajoutons un autre facteur favorable : la situation sociale au niveau du
pourcentage ethnique. Le fait que l'ethnie wolof était majoritaire dans le
pays et que presque la totalité de cette ethnie était de foi musulmane a évité
les luttes pour le pouvoir qui auraient pu se transformer en conflits religieux.
En cela, le fait que dans certaines ethnies, telle que celle des Seereer et des
Diola, les chrétiens et les musulmans cohabitaient dans une méme famille
et dans un méme carré, formait comme une sorte de tissu connectif social,
favorisant la teranga dans le pays et a I'étranger.

allant jusqu’a renier ingénument les plus caractéristiques et fondamentaux principes
islamiques » : P. RONDOT, L’Islam et les musulmans d’aujourd’hui, Paris, L'Orante, 1958,
p. 51.

40 Cf. L. de SAINT MOULIN, Données statistiques de la mission en Afrique : perspectives
d’avenir, dans Revue Africaine des Sciences de la Mission, n. 1 (1994), p. 215-235.
Selon cette méme source les musulmans au Congo avaient a cette méme époque un
pourcentage de 1,4 %.



Dialogue islamo-chrétien en Afrique 93

Tous ces facteurs pouvaient se relier a ce qu’on a dit a propos de I’ Afrique
en général, a savoir au fond culturel marqué par l'esprit de communion, dont
Senghor a été un illustre chantre dans son ceuvre de penseur et de poete. A
partir de 1a, on comprend que l'expérience de dialogue que nous avons pu
vivre a trouvé un soutien dans le milieu sénégalais.

L’Eglise du Sénégal, a part son investissement dans l'enseignement,
a joué un role aussi important au niveau de la direction magistérielle* et
de témoignage, attentive a tout ce qui pouvait améliorer les relations entre
les deux communautés, en sachant sacrifier quelques fois des droits en soi
légitimes, mais dont I'obtention immédiate pouvait troubler les relations*.
De ce fait, les chefs musulmans ont montré presque toujours un bon accueil
de ce qui venait du christianisme.

3.1. A Nguéniene

En 1979, au moment ou je m’insérais dans la mission de Nguéniene, —
un village a 120 kilometres au Sud-Est de Dakar, habité en grande partie
par l'ethnie seereer —, 'amélioration des relations avec les musulmans étaient
parmi les principaux objectifs des premiers plans pastoraux que, depuis
quelque temps, nos communautés missionnaires des Missionnaires Oblats
de Marie Immaculée, venaient de prendre 'habitude d’élaborer a 'approche
de la rentrée de chaque année pastorale®.

41 L’Episcopat sénégalais, qui opte décidément pour un dialogue de vie, déclare : « Pour
nous, catholiques, il doit étre clair que c’est Dieu et non pas 'homme qui par son Esprit
convertit les coeurs. A nous il demande de témoigner la vie nouvelle en Jésus le Seigneur,
par notre fidélité a 'Evangile, par notre amour fraternel jusqu’au pardon des insultes, et
par notre foi en sa présence dans le coeur de tout homme ». Cf. M. CHEZA, Les évéques
d’Afrique, p. 242.

42 Par exemple, entre 1985-86, la défense imposée aux catholiques par le Marabout du lieu
de construire une église dans la ville sainte de Tivavune, cas qui a demandé l'intervention
de I'Etat pour trouver une solution acceptable. Une chose semblable nous arriva a
la mission de Koumpentoum. Le Marabout d'un village au nord de la mission, ou on
comptait une seule famille chrétienne et quelques sympathisants, au milieu d’'une masse
islamisée consciente d’habiter comme dans une terre sainte, qu’elle aurait héritée du
Marabout de Touba en personne, nous avait fermé une école de brousse, voulue par une
couche de population Seereer, plus ouverte au christianisme et aux activités scolaires de
la mission. Il a fallu plusieurs visites au Marabout pour débloquer la situation et permettre
aux enfants de suivre les cours. Pour en terminer nous avons accepté de déplacer cette
école dans un autre endroit non loin des ‘terres saintes’ !

43 Dans un document sur I'histoire de la mission de Nguéniéne, non encore publié,
on écrivait : « Les besoins de la mission que la nouvelle équipe percevait comme
des défis a relever étaient inventoriés ainsi : le nombre important des sympathisants
et des catéchumeénes interpellait a donner plus d’attention aux efforts de premiére
évangélisation ; les chrétiens avaient besoin : de se renouveler dans la foi, d’entériner le



94 Domenico ARENA

Ici, — dans un habitat de savane, prés de I'Océan, propice a l'agriculture
du mil et de l'arachide, ainsi qu’a 1'élevage de petits troupeaux —, vivait une
communauté d’environ trente mille ames dont environ sept mille chrétiens
catholiques, habitant une cinquantaine de petits villages, dispersés sur un
rayon d’environ 15 km du centre missionnaire. A part quelques milliers de
sympathisants et catéchumenes, tous les autres étaient des musulmans.

Les deux prétres et le frere, Oblats de Marie Immaculée, desservaient la
mission, épris d’esprit communautaire, essayant de vivre leur engagement
missionnaire restant ouvert a toute catégorie de personne. Tout en étant
débordés par l'animation des communautés chrétiennes, présentes dans
presque tous les villages, il étaitnormal pour eux de considérer les musulmans
comme des personnes avec lesquelles grandir dans la fraternité. En ce sens,
ils avaient tendance a les compter parmi les gens que la volonté de Dieu leur
confiait, faisant partie ainsi du réseau de leur mission. Ils mirissaient petit a
petit, sous'impulsion des idées-forces du Concile, la conscience qu’ils étaient
en communauté pour annoncer et vivre la fraternité, considérée comme le
cceur de la Bonne Nouvelle du Seigneur et le plus beau témoignage de leur
mission*. Cela les portait a soigner les rapports interpersonnels méme avec
les musulmans. Par exemple, en débarquant nouvellement dans la mission,
il nous arrivait de rendre visite aux autorités administratives, qui étaient
musulmanes, juste pour nous présenter.

Les missionnaires planifiaient et réalisaient toute action sociale, — écoles,
pharmacies de brousse, creusement de puits, projet agricole, distribution
d’aide en cas de besoin — au bénéfice des chrétiens et des musulmans, sans
aucune discrimination, luttant quelques fois contre l'esprit un petit peu
partisan des chrétiens. Méme dans les mouvements d’action catholique la
porte restait ouverte aux enfants musulmans. Tout cela était fait sans aucun
astuce, mais comme expression normale de vie chrétienne, pouvant prouver,

message chrétien, de personnaliser le rapport avec le Christ, de vivre davantage dans
une orbite et un climat communautaire propre a la religion chrétienne, d’assumer de
fagon responsable leur engagement au sein de la communauté, de se porter témoins du
Christ dans tous les aspects de la vie ; la présence majoritaire de I'lslam demandait de se
mettre en rapport avec les musulmans, sans peur et avec objectivité, pour entamer avec
eux un dialogue fraternel et constructif ; la pauvreté des gens interpellait a travailler pour
améliorer leur condition de vie ». D. ARENA, La mission de Nguéniene de 1982 a 1988,
p. 14.

44 « Des lors en effet que la charité de Dieu est répandue dans les cceurs par I'Esprit-Saint,
la communauté, telle une vraie famille réunie au nom de Jésus, jouit de sa présence ...
En outre, 'unité des fréres manifeste que Christ est venu, et il en découle une puissante
vertu apostolique » (Perfectae Caritatis, 15). Cf. D. ARENA, Proclamer Jésus-Christ en
communauté apostolique dans I’Afrique et le Madagascar d’aujourd’hui, dans Vie Oblate
Life, n. 2 (aolt 1994), p. 178-196.



Dialogue islamo-chrétien en Afrique 95

aupres de nous et des gens, que I'amour, ‘moteur de la mission’ (Redemptoris
Missio 60), devait étre de caractere universel et prét a se mettre au service
pour construire des ponts avec tous. Ces gestes simples nous ont permis
d’avancer petit a petit, particulierement a la suite des journées d’Assise de
1986, vers des rapports de cordialité remplagant peu a peu des attitudes
empreintes de méfiance.

On parvenait ainsi avec plus d’agilité a partager les joies et les peines
propres aux deux communautés. A 1'occasion des grandes fétes musulmanes
et chrétiennes, les autorités religieuses et, sur leur exemple, les fidéles
faisaient l'effort pour s'échanger les veeux, soit a la féte de Tabasky (Aid al-
Adha, ou féte du mouton), soit a la féte de la Korité (Aid al-Fitr, a la fin
du mois de Ramadan). Dans les situations de grande calamité et d’accidents
ponctuels, — comme les temps de famine, d’éclat de choléra et d’incendie
de maison —, 'aide partait de la mission pour soulager aussi les musulmans
dans leur détresse. Cela engendrait de sentiments de gratitude tres propices
a avancer ensemble sur un chemin de fraternité.

Des pasteurs, les mémes attitudes se transmettaient, par imitation, aux
fideles de deux communautés qui, souvent, a la base, inventaient des formes
de solidarité au bénéfice réciproque (corvées communes pour cultiver les
champs des malades ou des veuves appartenant aux deux religions). Au fil
des années, nous sommes parvenus, par l'entremise des jeunes chrétiens
et musulmans et dans le cadre des activités de 'animation de la jeunesse
au temps des grandes vacances, a célébrer une marche priante aux deux
cimentieres respectifs, en suffrage des jeunes gens des deux communautés
du lieu décédés dans I'année®.

Les tournées de brousse prévues tous les ans, a tour de rdle, dans les
différents villages, étaient pour les pasteurs aussi une occasion d’ouverture,
fraisantgrandirla fraternité des deux communautés. Eneffeten programmant
ces tournées dans chaque village concerné, d’accord avec les catéchistes et les
laics qui nous accompagnaient, on mettait en programme la visite a I'Imam
ainsi qu’aux familles musulmanes qui I'auraient souhaité.

Il s’agit évidemment de gestes de simple ouverture, de courtoisie et

45 « Pendant I'hivernage, jeunes chrétiens et musulmans organisent une matinée de
priere pour leurs camarades récemment décédés. L'initiative, sous forme de défilé,
comprenait de station de priere devant I'église, la mosquée et dans les cimetiéres de
deux communautés. Ces faits de dialogue, simples mais significatifs, semblent étre aussi
le fruit de I'attention que la communauté chrétienne n’a cessé de montrer envers les
musulmans a chaque fois que I'occasion se présentait » : D. ARENA, La mission, p. 30.
La manifestation a été reprise dans les transmissions de la radio nationale par initiative
des jeunes musulmans.



96 Domenico ARENA

gentillesse méme, mais qui, étant fruits de I'amour, avaient le pouvoir de
changer sensiblement les relations entre chrétiens et musulmans, favorisant
le respect, 'estime et la reconnaissance réciproque®.

3.2. A Koumpentoum

Dans une autre mission, celle de Koumpentoum, a 350 km au Sud-Est
de Dakar, dans le diocese de Tambacounda, le parcours de mon expérience
de dialogue a été a peu pres le méme, mais dans un contexte missionnaire
divers. La-bas, ou je fus curé de 1991 a 1995, la communauté chrétienne était
minuscule. Elle comptaita peine un millier de chrétiens, tous desressortissants
d’autres régions du Sénégal perdus au milieu d’une masse musulmane et
dispersés sur un rayon d’environ cinquante km. Sur ce terrain, le dialogue se
présentait plus difficile a actualiser surtout parce que pendant une année j’ai
d travailler tout seul. Par contre, presque au début de mon apostolat dans
cette mission, en février 1992, la visite de Jean-Paul II avait relancé dans les
esprits des Sénégalais I'envie de dialoguer”. Pourtant, en suivant les mémes
convictions qu’avant, jai pu vivre des moments significatifs de dialogue.
A ce propos, voila ce qu’on écrivait dans une recherche, non encore publiée,
sur la mission de Koumpentoum :

46 C’est ainsi qu’'on s’exprime a propos du dialogue avec I'lslam vers la fin de ce document
sur I'histoire de Nguéniene : « L ‘exigence de dialogue avec nos freres musulmans, qui
représentent environ deux tiers des gens qui nous sont confiés, a mdri a la suite de la
journée de priére pour la paix (Assise 1986). Le désir de dialogue avec les croyants de
I'lslam se révele de plus en plus nécessaire pour faire fermenter les valeurs évangéliques
présentes dans cette grande religion et pour promouvoir le Royaume en unité avec ses
fideles... Dans le but de progresser dans ce dialogue, les missionnaires se disent préts a
promouvoir des occasions de rencontre qui faciliteraient la réflexion sur des themes d’intérét
commun et des actions menées ensemble pour le développement du milieu et le bien-
étre des populations. Comme I'année passée, la visite rendue a I'imam par une délégation
composeée par un pere et des chrétiens, a 'occasion de la Korité de 1988, constitue un signe
de cette volonté de dialogue. Mais, a part les occasions ponctuelles et officielles, ce que les
missionnaires estiment important pour le dialogue est le fait que des rapports de respect,
et souvent cordiaux, se sont instaurés petit a petit entre les chrétiens et les musulmans au
sein de leurs villages. Ce qui, un peu partout, permet aux deux communautés de grandir
dans I'accueil réciproque et de travailler ensemble pour la réalisation d’ceuvres sociales au
profit du bien commun ». Cf. D. ARENA, La mission, p. 34-35.

47 A l'occasion de cette visite, le Pape a rencontré, avec beaucoup d’onction et dans un
climat de teranga les chefs religieux musulmans. Son long discours peut représenter
un vrai commentaire a Nostra Aetate. C’est ici qu’en saluant les initiatives de dialogue
vécues dans le pays, il dit que Dieu est ‘Dieu de dialogue’. Suite a sa visite, le Cardinal
Arinze, en nous rencontrant a la nonciature de Dakar, comme membres de la Commission
Nationale Pour le Dialogue Islamo Chrétien, nous transmettait le sentiment que le Pape
voyait dans le dialogue pratiqué au Sénégal une sorte d’exemple pilote.



Dialogue islamo-chrétien en Afrique 97

« C’est dans le contact avec les Imams que nous avons eu droit a d’autres
agréables surprises. En effet, avec certains d’entre eux, on vit de moments
de dialogue intense et on expérimente une forte solidarité. Tout cela dans
la simplicité d'une démarche de courtoisie qui consiste a leur rendre visite
dans le cadre d’une tournée. Les choses se passent ainsi dans ces visites.
De notre c6té, nous essayons de véhiculer un message de fraternité qui nous
lie en tant que croyants et étres humains, mais aussi de manifester la volonté
de I'Eglise sénégalaise d’opérer en dialogue avec I'Islam. Surtout cette année
ou les responsables des deux communautés religieuses s'étaient engagées a
prier ensemble pour la paix dans le pays troublé par la lutte d’indépendance
en Casamance. De leur coté et d"une fagon un peu inattendue, ils accueillent
et réagissent positivement a ce message de fraternité et de paix. La méme
chose se réalise avec I'Imam ratib de Koumpentoum qui, dans le cadre de la
journée de priere pour la paix en Casamance, accepte lui aussi de rendre visite
ala communauté chrétienne. Tout cela nous a permis de faire le premier pas
dans le dialogue qui a porté a une plus grande reconnaissance réciproque et
a plus de solidarité active ».

I convient d’ajouter que la visite de I'Imam ratib (majeur), de
Koumpentoum, avait mri a la suite d"une visite en sa mosquée, au moment
de la rupture du jetine de Ramadan, lorsqu'une délégation chrétienne lui
avait présenté le message venant du Conseil Pontifical pour le dialogue.

Tous ceux qui s’ouvrent par I'amour aux freres musulmans apportent
quelque chose a la croissance de l'esprit de dialogue. Parmi ceux-ci il faut
compter les institutions qui font grandir la connaissance réciproque entre
les deux religions*. Mais ce qui est essentiel c’est de commencer par un
dialogue de la vie, fruit d’'un amour vécu censé porter a un engagement
social pour le bien commun de la communauté locale et de la nation.
Ce dialogue de vie est possible a tous et peut conduire plus facilement ceux
qui le vivent au dialogue spirituel, ainsi que théologique. Preuve en sont
certaines expériences menés en Afrique et ailleurs, surtout par la famille du
Bienheureux Charles de Foucault et les congrégations qui operent en Afrique
du nord, ainsi que certains mouvements ecclésiaux, comme la Communauté

48 Nous pensons ici au Conseil du « Projet I'lslam en Afrique » : « Fondé en 1959, celui-ci
comprenait un certain nombre d’Eglises protestantes. Son but était « de préparer les
chrétiens a leur rencontre avec les musulmans en Afrique, au sud du Sahara et leur
responsabilité envers eux » : J. BAUR, 2000 ans, p. 562-563. On mentionne ici : I'Institut
Dar Comboni, un Centre d’Etudes Arabes et d’Islamologie, du Dialogue cecuménique
et avec I'lslam, fondé par les Comboniens, en 1993, avec siege a Zamelek, diocese
d’Alexandrie (Egypte); le Centre Al Mouna de N’'Djamena ; le Centre Foi et Rencontre de
Bamako ; le Maryknoll Institute of African Studies (MIASMU) au Kenya.



98 Domenico ARENA

de Saint Egide, au niveau plutdt des instances étatiques, et celui des Focolari,
ou (Euvre de Marie®. Chez ces derniersle dialogue devientun fait, on pourrait
dire, un dialogue de peuple®. Ce qui est frappant dans leurs relations, c’est
de voir chrétiens et musulmans se résoudre a vivre dans 'amour, en mettant
au deuxiéme rang ou en veilleuse toutes dissensions qui pourraient entamer
leur amitié. Sur cette base, ils parviennent a regarder de tout pres leurs faits
de vie, a s"élancer dans un partage spirituel s’inspirant de la Parole de Dieu®".

En somme, on peut retenir, a partir de ce vécu, que le dialogue est a la
portée de tous. Chacun restant fidele a ce qu’il est et dans le role qu’il joue
dans la société ou dans sa communauté de foi, des qu’il s'ouvre a l'autre dans
l'amour, devient immédiatement acteur de dialogue dans n’importe quel
milieu ou il vit*™ Si, en plus, chacun y implique la communauté a laquelle
il appartient pour donner ensemble un témoignage communautaire, le
dialogue devient un mouvement capable de transformer positivement les

49 Ce mouvement, fondé en ltalie par Chiara Lubich en 1942, a comme idéal I'unité en
tant que fraternité universelle (selon Jn 17, 21), au-dela des tous les murs qui séparent
les humains. Ses membres, poursuivent cet idéal dans le cadre d’une spiritualité qui
prévoit la pratique d’'un amour concret, s’inspirant de celui divin tel qu’il se dégage des
Saintes Ecritures, allant jusqu’au don de soi méme : cf. C. LUBICH, L’aventure de I'unité.
Entretien avec Franca Zambonini, Kinshasa, 1991. Ainsi, par une spiritualité qui intégre au
quotidien le dialogue interreligieux, ils arrivent a établir des relations fortement cordiales
et sincéres avec les musulmans, mais aussi avec les Bouddhistes, les Hindouistes et
d’autres encore : Cf. E. M. FONDI, The Focolare Movement : A Spirituality at the Service
of Interreligious Dialogue, dans Pro Dialogo, n. 2 (1995), p. 155-166.

50 Ce qui porte aussi a I'organisation de rencontres de spiritualité avec les musulmans ou
ils parviennent a traiter des themes théologiques communs aux deux credo : Cf. Cristiani
e musulmani in dialogo. Per un futuro di Pace, dans Mariapoli, n. 6 (2005) ; C. LUBICH,
Brotherhood and Unity among Muslims and Christians. A common Commitment, dans Pro
Dialogo, n. 3 (1998), p. 325-329.

51 Et cela par la Parole de vie, qui représente une pratique et, en méme temps, une
publication du Mouvement des Focolari. Ce feuillet mensuel a une bonne diffusion aupres
des musulmans, méme en Afrique, qui souvent recherchent dans le Coran les passages
qui s’en réferent. La Parole de vie est distribuée en cing langues : elle arrive entre autres
a un bon nombre d’étudiants subsahariens... ». Cf. Cittadini degni del Vangelo, dans
Mariapoli, n. 9 (2005), p. 13-14. Le Focolare de Kinshasa en assure la traduction en
lingala et dans les principales langues du Congo. Moi-méme, au Sénégal, j'en avais
assuré, pendant quelques temps la traduction en langue wolof et seereer.

52 « Parlant en général de cette attitude d’interlocutrice que I'Eglise catholique doit prendre
aujourd’hui avec un renouveau d’ardeur, contentons-nous d’indiquer que I'Eglise doit étre
préte a soutenir le dialogue avec tous les hommes de bonne volonté, qu’ils soient au-
dedans ou au-dehors de son enceinte. Personne n’est étranger au coeur de I'Eglise.
Personne n’est indifférent pour son ministére. Pour elle personne n’est un ennemi, a
moins de vouloir étre de son c6té. Ce n’est pas en vain qu’elle se dit catholique ; ce n'est
pas en vain qu’elle est chargée de promouvoir dans le monde l'unité, 'amour et la paix » :
PAUL VI, Ecclesiam Suam, Léopoldville, 1964, p. 50.



Dialogue islamo-chrétien en Afrique 99

relations entre les groupes de croyants. Et 1a, les deux communautés peuvent
s’enrichir mutuellement des valeurs qu’elles véhiculent. Par exemple, moi, et
je crois aussi les chrétiens du Sénégal, j'ai beaucoup admiré le sens du sacré,
du respect du divin ainsi que de l'autorité, du zele pour la cause religieuse,
de l'esprit de solidarité, de la sobriété dont la communauté islamique en
général est porteuse.

Mais cette ouverture, qui présuppose et exprime l'amour pour lautre,
est indispensable pour faire de l'altérité un facteur d’enrichissement dans
la confiance plutot que de pauvreté dans la peur. Toujours est-il qu'une
ouverture solidaire de ce genre exige, quelque part, un dépassement des
égoismes et des fermetures liés a la personne humaine et 'acceptation de
quelque sacrifice. En méme temps, le dialogue est aussi un fait de conviction
qu’il faut mettre en programme, tout en prévoyant de maniere réaliste les
difficultés et les résistances.

Ce qui ressort de notre expérience, c’est que 'esprit de dialogue advient
lorsqu’il se concrétise en gestes de vraie solidarité envers toute personne et
en particulier envers ceux qui sont dans le besoin. Cette attitude solidaire
se montre bénéfique pour le dialogue avec nos freres musulmans, pouvant
porter a un engagement islamo-chrétien pour la justice, le progres, la paix de
I’Afrique et du monde. Sur ce dialogue, qui est celui de la vie, peut fleurir
celui spirituel et théologique qui peut enrichir les uns et les autres des
richesses de la foi propres aux deux religions.

Conclusion

Dans l'ensemble, le contenu de cette étude nous offre du matériel pour la
réflexion a trois niveaux :

- L’approfondissement de Nostra Aetate peut offrir du matériel pour
élaborer une théologie ainsi qu'une spiritualité du dialogue, comme les
organes romains ont le projet de le faire. Il s'agira d'une théologie qui
probablement articulera son discours sur Dieu comme étant le Dieu de
dialogue. Elle s'appuiera alors et valorisera la dimension trinitaire de la foi
chrétienne pouvant indiquer le mystére de la Tres Sainte Trinité comme
source, prototype, modele et fondement du dialogue. Mais elle pourra aussi
indiquer ce mystere comme un mystere de dynamisme de vie divine qui
advient lorsque la pratique du dialogue prend place dans la vie des femmes
et des hommes dans l'aujourd’hui du monde (Jn 14, 23). « Ubi Caritas et amor
Deus ibi est », ce chant devient une réalité lorsque le dialogue nous ouvre
a 'amour les uns pour les autres. Dieu est parmi nous, Celui que tous les



100 Domenico ARENA

croyants recherchent et adorent. Et cela, dans une vision d’universalité qui
embrasse toute I'humanité appelée par ce Dieu de Dialogue a devenir, avec
ses richesses aussi religieuses, une fraternité universelle se construisant sur
la civilisation de I'amour.

-L’Afrique par son histoire, —otu1]’on constate une certaine complémentarité
entre les deux religions ainsi que le commencement des efforts de dialogue
perpétrés jusqu’a nos jours —, et par le noyau dynamique de sa culture, voire
l'esprit de solidarité avec autrui, découvre dans le dialogue un champ d’action
dans lequel elle pourra offrir au monde ses propres richesses humaines,
enviées et nécessaires a 'humanité d’aujourd’hui qui doit rechercher a
étre comme une famille unie s’il veut survivre”. L’Eglise d’Afrique en se
concevant comme famille, qui n’est telle sans le dialogue, est censée jouer un
role d’avant-garde et spécialisé en la matiere. Enfin, ce noyau dynamique de
la culture africaine, imbu d’esprit de famille et mis en honneur par 1’Eglise
d’Afrique, ne serait-il pas I'élément commun plus profond de l'identité des
chrétiens et des musulmans du continent ?

- Les expériences prises en considération montrent que la préférence
est a donner au dialogue de vie, tout en n’excluant pas ses autres formes.
Celui-ci fait ressortir la centralité de la charité dans toute relation avec autrui
comme force qui unit, surtout lorsqu’elle est de la méme nature du Dieu de
communion d’amour (1 Jn 4, 7-8) et semblable a celle enseignée et témoignée
par le Christ (Jn 13, 14-15, 1 Jn 3, 16). Avec Jean-Paul II, qui se réfere a Paul
VI, nous pouvons répéter : « Le dialogue est le nouveau nom de la charité
»*. Ce dialogue de charité est la pour faire surmonter a I’ Afrique tout retard
et unir les forces des chrétiens, des musulmans et de toutes les personnes de
bonne volonté, pour travailler a son développement intégral, comme cela est
constamment préconisé par les ‘impulsions d’en haut'. « La seule voie possible
vers le salut est aujourd’hui celle de I'interaction, de I'interdépendance et du
dialogue entre toutes les personnes qui cherchent la vérité »*.

53 Cf. A.-C. ROBERT, L’Afrique au secours de I'occident, Paris, éditions de I'Atelier, 2004.
54 Cf. Vita Consecrata 74.
55 J. PARE, Défis a la mission du troisieme millénaire, Montréal, Miss. Consolata, 2002, p. 81.



