
Cahiers
des Religions
Africaines
Nouvelle série. Volume 5, n. 9 (juin 2024)

Dialogue interreligieux en Afrique

presses de l’universite catholique du congo

André KABASELE MUKENGE, Editorial, p. 5-7.      

https://doi.org/10.61496/QBPH2960 



5

Editorial
Les enjeux du dialogue interreligieux 

en Afrique
André KABASELE MUKENGE 

Directeur du CERA

En 2025, la Déclaration conciliaire Nostra Aetate, sur les relations de 
l’Eglise avec les religions non chrétiennes, publiée le 28 octobre 1965 par 
le Pape Paul VI, va totaliser 60 ans. Un jubilé de diamant ! C’est dans cette 
perspective que ce numéro 9 de la nouvelle série des Cahiers des Religions 
Africaines présente un dossier sur le dialogue interreligieux en Afrique. Deux 
composantes constituent ce dossier : d’une part,  les éléments d’un atelier 
organisé, du 09 au 10 avril 2024 à Naïrobi, par le Dicastère pour le Dialogue 
Interreligieux, sur le thème : Le christianisme en dialogue avec l’islam et la religion 
traditionnelle africaine : défis et opportunités ; et d’autre part, des textes inédits 
du dernier colloque international organisé en 2005 par le CERA, à l’occasion 
du quarantième anniversaire de la Déclaration conciliaire susmentionnée1. 
Ces textes choisis parmi les plus significatifs sont légèrement retouchés pour 
leur publication. A côté de ce dossier important, deux études ouvrent ce 
volume et se rapportent aux projets de recherche lancés précédemment par 
le CERA : le projet sur la culture Ubuntu2 et celui consacré à la thématique 
de Conscience nationale, identités et appartenances dans l’Afrique postcoloniale3 .

Le dialogue interreligieux avec l’islam et les religions africaines   peut 
constituer un levier pour la paix et le développement en Afrique. Continent 
aux traditions religieuses riches et diverses, où cohabitent depuis des siècles 
de multiples expressions de la foi, notamment l’islam, le christianisme et 
les religions traditionnelles africaines, l’Afrique est aujourd’hui confrontée 
aux défis du vivre-ensemble, de la cohésion sociale et du développement.
Dans ce contexte, le dialogue interreligieux apparaît comme une démarche 
essentielle, parmi bien d’autres, pour renforcer les liens entre les différentes 
communautés et promouvoir la paix.

1	 Le VIIIe Colloque International du CERA fut organisé du 13 au 16 novembre 2005 sur le 
thème général :  « Dialogue interreligieux avec les religions traditionnelles et l’islam en 
terre africaine. Nostra Aetate et CERA : quarante ans après ! ».

2	 Voir Cahiers des Religions Africaines. Nouvelle série, vol. 2, n. 4 (décembre 2021).
3	 Voir Cahiers des Religions Africaines. Nouvelle série, vol. 4, n. 7-8 (avril-décembre 2023).



6 André KABASELE MUKENGE

En effet, le dialogue interreligieux ne se limite pas à la simple tolérance, 
il s’agit d’une rencontre sincère et d’un échange respectueux autour des 
valeurs partagées, des pratiques et des croyances distinctes. Dans un contexte 
où les divisions religieuses sont parfois exploitées à des fins politiques ou 
hégémoniques, le dialogue interreligieux peut aider à déjouer les idéologies 
extrémistes et à prévenir les conflits. 

Les religions traditionnelles africaines, qui font partie du fond culturel, 
apportent une richesse spirituelle fondamentale pour les communautés 
locales. Leur intégration dans le dialogue interreligieux contribue à une 
compréhension plus holistique de la réalité religieuse africaine. Nous 
pensons particulièrement à la revitalisation de la culture ubuntu et teranga.

L’islam, qui compte une large population en Afrique de l’Ouest, de l’Est 
et au Sahel, joue également un rôle central dans ce dialogue. En engageant 
les responsables religieux musulmans et les leaders des communautés 
religieuses africaines, le dialogue interreligieux peut aborder des questions 
actuelles comme la justice sociale, la lutte contre la pauvreté et la préservation 
de l’environnement.

En somme, un dialogue constructif et inclusif, au-delà des groupes 
radicalisés qui ont opté pour une violence aveugle,  peut être un moteur 
de changement et de développement en Afrique. En favorisant le respect 
mutuel et la coopération, ce dialogue contribuera à la construction d’une 
société pacifique et unie, ancrée dans ses valeurs spirituelles et résolument 
tournée vers l’avenir.

Parmi les défis à relever, signalons ceux-ci, qui semblent insurmontables : 
comment mener le dialogue face à des groupes extrémistes tels que 
Boko Haram, Al-Qaïda au Maghreb Islamique (AQMI), Al-Shebab, Al-
Mourabitoune, Ansar al-Charia, les ADF (Allied Democratic Forces) et 
d’autres mouvements djihadistes, ceux qui ont choisi résolument la voie de 
la violence terroriste  ? Comment mener le dialogue avec les mouvements 
panafricanistes identitaires qui rejettent en bloc les influences extérieures, 
occidentales notamment, et les religions dites importées ?

Des forums interreligieux communautaires peuvent être mis en place pour 
favoriser la discussion et résoudre les tensions sans recourir à la violence. 
Par ailleurs, l’éducation joue un rôle crucial pour contrer les idéologies 
extrémistes. De ce point de vue, les programmes éducatifs doivent inclure 
des modules sur la diversité religieuse, le respect des croyances et les valeurs 
traditionnelles africaines, dont la culture ubuntu et teranga.



7Editorial

Bien plus, la mise en avant des valeurs communes, telles que la justice 
et la solidarité, peut créer une base de compréhension entre les différentes 
religions et les mouvements identitaires. Les échanges peuvent se focaliser 
sur des thématiques partagées  : la préservation des valeurs culturelles 
africaines et la lutte contre les formes modernes de colonialisme économique 
et culturel. 

Etant donné que les jeunes sont souvent des cibles faciles pour les groupes 
extrémistes, il est nécessaire, à travers l’éducation, de développer chez eux un 
sentiment d’appartenance à des communautés pacifiques et multiculturelles, 
afin qu’ils soient capables de contrecarrer les discours extrémistes par des 
messages de paix et de respect.




