
Cahiers
des Religions
Africaines
Nouvelle série. Volume 5, n. 9 (juin 2024)

Dialogue interreligieux en Afrique

presses de l’universite catholique du congo

André KABASELE MUKENGE, Les questions émergentes dans l’étude et l’enseignement de la religion 
traditionnelle africaine. L’apport du CERA, p. 69-76.

https://doi.org/10.61496/VOOC9274



69

Les questions émergentes dans l’étude et 
l’enseignement de la religion traditionnelle 

africaine. L’apport du CERA
André KABASELE MUKENGE 

Directeur du CERA et Professeur à l’UCC

Résumé - Après une présentation sommaire des objectifs du CERA, nous nous 
arrêtons sur l’orientation générale de l’enseignement de la RTA et des disciplines 
connexes à l’UCC, afin de mettre en lumière son caractère contextuel et sa visée de 
soutenir les efforts d’inculturation. Nous citons enfin quelques thèmes émergents 
face aux mutations de notre temps, ainsi que les défis à relever pour défendre et faire 
vivre les valeurs fondamentales de la religion, de l’anthropologie et de la cosmologie 
africaines.

Mots-clés  : religions traditionnelles africaines, organisation des cours à l’UCC, 
nouveaux thèmes, réactions des apprenants, objectifs du CERA.

Summary - After a brief presentation of CERA’s objectives, we focus on the 
general orientation of the teaching of ATR and related disciplines at the UCC, in 
order to highlight its contextual character and its aim to support inculturation 
efforts. Finally, we mention a few emerging themes in the face of the changes of our 
time, and the challenges to be met in defending and bringing to life the fundamental 
values of African religion, anthropology and cosmology.

Keywords: African traditional religions, UCC course organization, new themes, 
learner feedback, CERA objectives.

1. Origines et objectifs principaux du CERA
Le Centre d’Etudes des Religions Africaines (CERA) a été créé le 26 mai 

1966 à la Faculté de Théologie de l’actuelle Université Catholique du Congo 
(UCC). Ce Centre répondait au souhait du Concile Vatican II qui, dans son 
décret Ad Gentes sur l’activité missionnaire de l’Eglise, avait déclaré : 

	 «  Il est nécessaire que dans chaque grand territoire socio-culturel 
soit encouragée une réflexion théologique, par laquelle, à la lumière 
de la Tradition de l’Eglise universelle, les faits et les valeurs révélés 
par Dieu, consignés dans les Saintes Ecritures, expliquées par les 
Pères de l’Eglise et le Magistère, seront soumis à un nouvel examen.  
Ainsi on saisira plus nettement par quelles voies « la foi », compte tenu de 



70 André KABASELE MUKENGE

la philosophie et de la sagesse des peuples, peut « chercher l’intelligence » 
et de quelles manières les coutumes, le sens de la vie, l’ordre social 
peuvent s’accorder avec les mœurs que fait connaître la Révélation divine. 
Ainsi apparaîtront les voies vers une plus profonde adaptation dans toute 
l’étendue de la vie chrétienne »1.

Ce texte affirme bien des choses  : la foi cherche à se comprendre et à 
s’expliciter à partir de la philosophie et de la sagesse des peuples, c’est-à-dire 
à partir de leur vision du monde (Weltanschauung). Cela a été le cas dès les 
débuts du christianisme ; cela devra continuer en tenant compte désormais 
de la philosophie et de la sagesse des peuples qui ont eu accès à l’évangile 
plus tard. Et la manière de le faire, d’après le Concile, c’est l’adaptation (une 
plus profonde adaptation) : accorder les coutumes, le sens de la vie et l’ordre 
social des peuples avec les mœurs de la Révélation. Ce qui explique pourquoi 
un certain nombre de travaux se sont employés à chercher des points de 
convergences ou de similitudes entre la Révélation judéo-chrétienne et la 
culture africaine, y compris dans ses aspects religieux. Au lieu du terme 
« adaptation », on préfère désormais parl er d’ « inculturation ». 

La tâche du CERA était ainsi conçue comme un déploiement d’efforts pour 
une connaissance scientifique des religions, croyances et coutumes africaines 
traditionnelles et modernes, afin de répondre au problème de l’intégration du 
christianisme au mode d’être des Africains. De ce point de vue, le CERA a 
toujours veillé à incorporer dans sa réflexion la vitalité religieuse actuelle 
aussi bien que les traditions et l’histoire religieuse ancienne de l’Afrique. Car 
la culture comme la vie est dynamique ; elle évolue grâce aux reconfigurations 
internes et aux contacts des autres cultures et réalités. 

Il faut noter que, dès le départ, le but du CERA est d’étudier la culture et 
la religion africaines, non pour elles-mêmes, mais en vue de l’évangélisation. 
Tel était l’enjeu, même si les recherches entreprises ont une valeur intrinsèque 
sur le plan ethnologique, historique ou tout simplement documentaire 
(heuristique)2.

Le Message Africae Terrarum du Pape Paul VI à l’Afrique le 20 octobre 
1967, reconnaissait l’existence des valeurs africaines traditionnelles à intégrer 
dans la construction de la nouvelle société dans le Christ. 

1	 CONCILE VATICAN II, Décret Ad Gentes, n. 22.
2	 Grâce aux Cahiers des Religions Africaines, son organe d’expression, le CERA a 

publié des bibliographies sur différentes tribus. A ce jour, ont paru les bibliographies 
sur les Bakongo, Baluba, Banyarwanda, Bashi  ; les Mongo, Yanzi, Yaka, Ambun  ; les 
Tetela, Ekonda, Bahemba, Lokele, Ntomba, Balega et Tshokwe.



71Les questions émergentes dans l’étude et l’enseignement de la RTA

Il citait particulièrement la vision spirituelle de la vie, le respect de la 
dignité humaine, le sens de la famille et de la vie communautaire.  

En près de 60 ans, le CERA a travaillé selon les orientations fondamentales 
ci-après : 

1° Pensée théologique africaine 
2° Philosophie et religions africaines 
3 ° Anthropologie et Sociologie des faits religieux africains 
4 ° Histoire des religions africaines 
5° Littérature et Arts religieux africains

En s’attelant à l’étude systématique des religions africaines, le CERA 
prend une part active et essentielle à la redécouverte de l’homme religieux 
africain en quête de plénitude et rend possible l’événement fondamental 
d’une rencontre véritable et plus profonde entre cet homme et le Christ 
survenant sur son chemin3. 

Bien plus, le CERA crée les conditions favorables au dialogue 
interreligieux en général, et plus particulièrement au dialogue entre 
les cultures africaines et le christianisme. Un tel dialogue soutient de 
manière fructueuse le processus de l’inculturation, ainsi que la nouvelle 
évangélisation. Il facilite, en outre, l’éducation à la paix et à la tolérance 
religieuse, tout en promouvant les valeurs créatrices des identités à 
la fois enracinées dans leurs terroirs et ouvertes aux apports positifs 
venant d’ailleurs. 

Les publications du CERA se lisent dans sa revue Cahiers des Religions 
Africaines créée dès 1967, dans sa collection « Bibliothèque du CERA », 
et dans les Actes de ses colloques internationaux. On peut consulter son 
site www.cera-ucc.org, et surtout le site de sa revue où les articles de la 
nouvelle série sont mis en ligne  : www.cahiersdesreligionsafricaines.
net 

3	 O. BIMWENYI KWESHI, Survenue du message du Christ dans l’univers religieux africain, 
dans L’Afrique et ses formes de vie spirituelle. Actes du deuxième colloque international 
de Kinshasa, CRA n. 33-34 (1983), p. 395.



72 André KABASELE MUKENGE

2.	 L’enseignement de la RTA en vue du dialogue 
interreligieux et de l’inculturation

Faut-il le rappeler ? La religion n’est pas seulement une croyance en un 
être Suprême Transcendant (credo), ni un ensemble de rites et d’actes cultuels 
(liturgie), elle est aussi une vision du monde (cosmologie) et de l’homme 
(anthropologie) ; elle est encore un ensemble de valeurs véhiculées (éthique). 
Ces valeurs, ainsi que ces conceptions de l’homme et du monde constituent, 
en fait, la culture profonde d’un peuple, même quand les actes cultuels n’y 
sont pas associés.

En conformité avec les options de la CENCO, l’Université Catholique du 
Congo (UCC) accorde une place de choix à la recherche sur la pensée et la 
réalité africaines, « en vue de l’inculturation du christianisme en Afrique et 
de l’évangélisation de la culture au Congo ».

Depuis sa création, le CERA, de son côté, s’est assigné l’objectif majeur 
d’encourager toute initiative se rapportant à l’enseignement ou à la recherche 
des valeurs de la culture africaine.   

En ce qui concerne l’enseignement, et en nous limitant à l’UCC, les 
curricula, en théologie et en philosophie, font résolument de l’Afrique et de 
ses réalités un objet d’étude. On trouve, entre autres, ces intitulés de cours : 
Patrimoine religieux de l’Afrique, Religions traditionnelles africaines, Art 
religieux africain, Ethique africaine, Eglises africaines indépendantes, 
Initiation à la théologie africaine, Philosophie africaine, Les Grandes écoles 
de la spiritualité chrétienne et la Spiritualité africaine, Histoire de l’Eglise 
en Afrique, Histoire de l’Eglise au Congo, Littérature négro-africaine 
d’expression française, Linguistique africaine, Lecture scientifique de la vie 
des communautés chrétiennes.  

Du reste, la plupart des cours aux intitulés classiques, contiennent dans 
leur développement une dimension contextuelle marquée. Car la méthode de 
l’école théologique de Kinshasa se conjugue en trois temps : contextualisation 
- décontextualisation – recontextualisation. Cette triple démarche se déploie 
ainsi  : partir du contexte que l’on analyse avec rigueur en mettant à profit 
les résultats les plus éprouvés des sciences humaines  ; décontextualiser la 
question en se situant à un niveau plus large où le dialogue est engagé avec 
d’autres contextes, y compris le contexte biblique et celui de la Tradition  ; 
recontextualiser enfin, fort des acquis récoltés tant par l’analyse du contexte 
que par le détour spéculatif4.

4	 Voir A. KABASELE MUKENGE, Préface dans La pratique de la théologie au Congo-



73Les questions émergentes dans l’étude et l’enseignement de la RTA

Ainsi, le cours intitulé «  Mariage  : aspect pastoral  », aborde le 
débat sur le mariage africain, et les principaux problèmes de la 
pastorale du mariage en Afrique. De même, le cours de « Théologie 
des ministères » inclut nécessairement l’histoire des ministères laïcs en 
RDC en particulier. Le cours intitulé « Famille et mariage » part de ce 
que sont le mariage et la famille en Afrique, de leurs caractéristiques 
essentielles, des valeurs familiales qu’ils véhiculent, avant d’identifier 
les problèmes éthiques majeurs auxquels ils sont confrontés. De ce 
point de vue, nous rejoignons le souhait du Dicastère pour le dialogue 
interreligieux dans le Guide sur l’enseignement du dialogue interreligieux, 
de l’Islam et de la RTA, où il est recommandé que les cours proposés adoptent 
une approche contextuelle, ancrée à la fois dans la réalité de la vie en Afrique et dans 
l’enseignement catholique sur le dialogue interreligieux.

Quelques étudiants se sont exprimés, à notre demande, sur ce que 
l’organisation des cours en rapport avec la RTA, leur a apporté.

Nés dans le christianisme, la plupart de ces étudiants (séminaristes, 
religieux et religieuses) trouvent fondée et légitime l’étude de la RTA 
parce qu’il s’agit d’un élément constitutif de notre histoire et de notre 
culture (« patrimoine »), et qu’à ce titre, elle contribue à nous conférer 
une identité. Pour des jeunes marqués par la mondialisation, et qui 
ignorent parfois des éléments essentiels de leur propre culture ou 
qui en vivent inconsciemment, l’étude de la RTA et des disciplines 
connexes donne une information qui manquait. Certains étudiants 
avouent que ces enseignements leur ont permis d’avoir un regard 
positif sur la RTA, dénigrée depuis l’époque missionnaire. On touche 
là au premier objectif cité par le Guide : « susciter l’intérêt des étudiants 
pour la culture et la RTA ». Dans cet ordre d’idées, l’enseignement de 
la RTA apparaît comme un lieu de redécouverte de certaines valeurs 
africaines, de l’anthropologie et de la cosmologie africaines. De 
l’avis des étudiants interrogés, le cours n’apporte pas seulement une 
information, il forme aussi aux valeurs que la RTA véhicule. C’est 
pourquoi les apprenants trouvent que c’est un lieu pour transmettre et 
perpétuer notre patrimoine.

Certains étudiants ont été émerveillés par le cours consacré à l’Art 
religieux africain5. 

Kinshasa. D’une génération à l’autre, Facultés Catholiques de Kinshasa, 2001, p. 11-15.
5	 Il sied de reconnaître ici l’apport et le rôle du jésuite camerounais aujourd’hui disparu, 

Engelbert Mveng, dans la promotion de l’art religieux africain, non seulement à travers les 



74 André KABASELE MUKENGE

L’un d’eux a affirmé que grâce à ce cours, il a été initié à la symbolique 
africaine et au sens des couleurs ; ce qui est important parce que les motifs 
de l’art africain sont désormais introduits dans le christianisme africain, dans 
l’esprit de l’inculturation (mobilier sacré, vêtements liturgiques) .

Deux critiques cependant sont formulées par les étudiants : 1° ceux qui enseignent la 
RTA sont le fruit de l’école occidentale, et le risque existe d’une lecture à l’occidentale 
des traditions africaines. D’où la question : doit-on ou peut-on faire participer un adepte 
de la RTA dans ces cours, à un niveau ou à un autre (ou dans un séminaire) ? ; 2° les 
cours sur la RTA ne font pas le plaidoyer en faveur de la vitalité (revitalisation) de 
cette religion. Dans les régions très christianisées, où elle vit presqu’au maquis, cette 
religion est perçue comme une discipline exotique. Les étudiants, censés être formés 
dans ce moule, sont parfois dépaysés eux-mêmes par ce qu’ils apprennent.

Nous ajouterons une remarque sur la suggestion que fait le Guide d’un 
programme à long terme, et d’un autre à court terme. Dans le cadre du cursus 
universitaire, on distingue deux cycles : le premier cycle (la licence) et le second 
(le master). Si le premier s’arrête aux connaissances de base et aux généralités, 
le deuxième aborde des questions spéciales, des questions approfondies et 
organise des séminaires. Ainsi, à l’UCC, on a un cours des RTA au premier 
cycle et un cours intitulé « Questions approfondies des RTA » en Master.

3. Défis et thèmes émergents
Nous vivons aujourd’hui dans un contexte marqué par la mondialisation, 

le terrorisme politico-religieux, la montée des populismes, la crise migratoire, 
les guerres sans fin, ainsi que la crise écologique.  Ces nouvelles réalités sont 
autant de défis pour les chercheurs en quête de dialogue entre les peuples, 
les cultures et les religions ; en quête aussi de promotion humaine intégrale 
et de transcendance6. Les valeurs traditionnelles, dans ce contexte trouble, 
sont mises à rude épreuve.

Parmi les questions spéciales traitées en théologie africaines ces dernières 
années à l’UCC, citons «  la théologie féministe en Afrique  » (en Master). Au 
vu des objectifs du cours, il s’agit d’amener les apprenants à identifier les 
différentes et véritables préoccupations des femmes africaines, et à apprécier 
l’ampleur des travaux réalisés en Afrique par les théologiennes et théologiens, 
mais aussi l’épiscopat africain sur le sujet.

écrits, mais également par ses propres peintures. Voir E. MVENG, .L’art d’Afrique noire. 
Liturgie cosmique et langage religieux, Paris, Mame, 1964.

6	 A. KABASELE MUKENGE, Editorial, dans Cahiers des Religions Africaines, Nouvelle 
série, vol. 1, n. 1 (avril 2020), p. 5-6. 



75Les questions émergentes dans l’étude et l’enseignement de la RTA

Le Guide recommande l’étude du rôle de la femme dans la RTA en 
suggérant de vérifier l’assertion selon laquelle les femmes sont les plus 
respectées et jouent des rôles importants dans la RTA. 

Deux études récentes publiées dans les CRA invitent à discuter et à 
nuancer cette assertion7.

En rapport avec la crise écologique, une des questions approfondies qui 
a été abordée est celle de la nature comme lieu théologique dans les RTA (en 
Master). Il s’agit de comprendre le Dieu des ancêtres qui se donne à dire et à 
lire dans le cosmos ; et partir de là, aborder la question aujourd’hui urgente 
du respect de la nature. D’ailleurs, même le cours de Philosophie de la nature 
intègre l’étude des cosmologies africaines. A ce sujet, un titre a paru dans un 
récent numéro des CRA8. 

La question lancinante du rapport entre la tribalité et la nation, ou entre 
le sentiment d’appartenance et la conscience nationale, a aussi fait l’objet d’un 
projet de recherche du CERA, au regard des conflits qui déchirent l’Afrique 
contemporaine9. Le Guide recommande d’examiner les valeurs positives dans 
les RTA qui peuvent conduire à la construction nationale.

Dans cet ordre d’idées, il est opportun de revenir sur le projet du CERA 
consacré à la culture et à la philosophie Ubuntu, particulièrement sur les 
défis notés.  

L’étude de la philosophie Ubuntu a permis aux chercheurs d’approfondir 
cette notion, de se l’approprier et d’en étaler les applications dans tous 
les domaines de la vie. Le leitmotiv de cette notion est exprimé dans des 
formules lapidaires dont celle-ci : « Mon humanité est inextricablement liée 
à ce qu’est la vôtre ». Autrement dit, c’est dans sa relation aux autres que 
l’homme trouve son humanité.

Ce concept constitue la base d’une éthique communautaire dont les vertus 
principales sont : la solidarité, la fraternité, la réciprocité, la compassion, le 
pardon et le sens du partage. 

7	 L. LUSHOMBO, Ubuntu et les défis théopolitiques de proverbes sur la femme, dans 
Cahiers des Religions Africaines. Nouvelle série, vol. 2, n. 4 (décembre 2021), p. 109-
123 ; A. SIMANTOTO MAFUTA, La pratique dotale face au défi de l’égalité des genres en 
RD Congo, dans Cahiers des Religions Africaines. Nouvelle série, vol. 3, n. 6 (décembre 
2022). p. 47-65.

8	 P. NSANGULUJA CISUNGU, L’Afrique noire face à la crise écologique. Pour une gestion 
équilibrée de la nature, dans Cahiers des Religions Africaines, Nouvelle série, vol. 1, n. 1 
(avril 2020), p. 89-110.

9	 Voir Cahiers des Religions Africaines. Nouvelle série, vol. 4, n. 7-8 (avril-décembre 2023).



76 André KABASELE MUKENGE

Il s’agit, à vrai dire, d’une matrice pour la construction d’une humanité à 
créer collectivement10.

Une question a émergé des débats au cours des Journées scientifiques 
organisées par le CERA sur ce projet ; elle concerne l’écart manifeste qui existe 
entre la culture ubuntu et la réalité qui domine dans l’Afrique contemporaine 
et dans les comportements aussi bien collectifs qu’individuels. Où est ubuntu 
lorsque des Africains massacrent d’autres Africains qui ne leur ont rien 
fait, et dont le seul crime est d’être là ? Où est l’esprit ubuntu lorsque des 
gouvernants détournent à leur seul profit les deniers publics ou musèlent 
leur peuple, empêchant tout partage d’idées ? Autant de défis à relever.

En réalité, ubuntu, comme d’autres valeurs africaines à défendre et à 
promouvoir, est un idéal, un projet à concrétiser et à reprendre toujours 
à nouveaux frais. En effet, les valeurs auxquelles on croit doivent être 
enseignées et transmises. Dans n’importe quelle société humaine, elles ne 
constituent pas un acquis ; elles sont à construire. Certes, la réalité africaine 
aujourd’hui ne correspond pas toujours à l’esprit ubuntu, elle en est même 
très éloignée. Ce n’est pas une raison pour nier la force inspiratrice d’une 
telle philosophie, et son dynamisme mobilisateur. 

Comme nous l’avons noté, l’orientation à donner aux cours sur la culture 
africaine ne doit pas s’arrêter au seul niveau documentaire (informatif), elle 
doit permettre à en tirer le meilleur en termes de valeurs positives pour les 
revitaliser, les actualiser, afin d’enrichir l’héritage chrétien.

A ce sujet, les travaux accumulés du CERA nous invitent à porter un 
regard nouveau sur la Tradition religieuse africaine.  Le CERA est notre 
réponse aux orientations et directives du Concile Vatican II.  A cet égard, il 
est et restera un instrument parmi les plus précieux pour une inculturation 
véritable de l’Evangile en terre africaine.

10	 Voir A. KABASELE MUKENGE, Editorial, dans Cahiers des Religions Africaines. Nouvelle 
série, vol. 1, n. 2 (décembre 2020), p. 6-7. 


