Cahiers
des Religions
A fricaines

Nouvelle série. Volume 5, n. 9 (juin 2024)

Dialogue interreligieux en Afrique

André KABASELE MUKENGE, Les questions émergentes dans I'étude et I'enseignement de la religion
traditionnelle africaine. L'apport du CERA, p. 69-76.

https://doi.org/10.61496/VOOC9274

PRESSES DE L’'UNIVERSITE CATHOLIQUE DU CONGO



69

Les questions émergentes dans 'étude et
I'enseignement de la religion traditionnelle
africaine. L'apport du CERA

André KABASELE MUKENGE
Directeur du CERA et Professeur a I'UCC

Résumé - Apres une présentation sommaire des objectifs du CERA, nous nous
arrétons sur 'orientation générale de l'enseignement de la RTA et des disciplines
connexes a I’'UCC, afin de mettre en lumiére son caractere contextuel et sa visée de
soutenir les efforts d’inculturation. Nous citons enfin quelques thémes émergents
face aux mutations de notre temps, ainsi que les défis a relever pour défendre et faire
vivre les valeurs fondamentales de la religion, de I'anthropologie et de la cosmologie
africaines.

Mots-clés : religions traditionnelles africaines, organisation des cours a 'UCC,
nouveaux themes, réactions des apprenants, objectifs du CERA.

Summary - After a brief presentation of CERA’s objectives, we focus on the
general orientation of the teaching of ATR and related disciplines at the UCC, in
order to highlight its contextual character and its aim to support inculturation
efforts. Finally, we mention a few emerging themes in the face of the changes of our
time, and the challenges to be met in defending and bringing to life the fundamental
values of African religion, anthropology and cosmology.

Keywords: African traditional religions, UCC course organization, new themes,
learner feedback, CERA objectives.

1. Origines et objectifs principaux du CERA

Le Centre d’Etudes des Religions Africaines (CERA) a été créé le 26 mai
1966 a la Faculté de Théologie de l'actuelle Université Catholique du Congo
(UCCQ). Ce Centre répondait au souhait du Concile Vatican II qui, dans son
décret Ad Gentes sur l'activité missionnaire de I'Eglise, avait déclaré :

« Il est nécessaire que dans chaque grand territoire socio-culturel
soit encouragée une réflexion théologique, par laquelle, a la lumiere
de la Tradition de I'Eglise universelle, les faits et les valeurs révélés
par Dieu, consignés dans les Saintes Ecritures, expliquées par les
Peres de I'Eglise et le Magistere, seront soumis a un nouvel examen.
Ainsi on saisira plus nettement par quelles voies « la foi », compte tenu de



70 André KABASELE MUKENGE

la philosophie et de la sagesse des peuples, peut « chercher I'intelligence »
et de quelles manieres les coutumes, le sens de la vie, 'ordre social
peuvent s’accorder avec les mceurs que fait connaitre la Révélation divine.
Ainsi apparaitront les voies vers une plus profonde adaptation dans toute
I’étendue de la vie chrétienne »'.

Ce texte affirme bien des choses : la foi cherche a se comprendre et a
s’expliciter a partir de la philosophie et de la sagesse des peuples, c’est-a-dire
a partir de leur vision du monde (Weltanschauung). Cela a été le cas des les
débuts du christianisme ; cela devra continuer en tenant compte désormais
de la philosophie et de la sagesse des peuples qui ont eu acces a I'évangile
plus tard. Et la maniere de le faire, d’apres le Concile, c’est 'adaptation (une
plus profonde adaptation) : accorder les coutumes, le sens de la vie et 'ordre
social des peuples avec les moeurs de la Révélation. Ce qui explique pourquoi
un certain nombre de travaux se sont employés a chercher des points de
convergences ou de similitudes entre la Révélation judéo-chrétienne et la
culture africaine, y compris dans ses aspects religieux. Au lieu du terme
« adaptation », on préfere désormais parl er d’ « inculturation ».

La tache du CERA était ainsi congue comme un déploiement d’efforts pour
une connaissance scientifique des religions, croyances et coutumes africaines
traditionnelles et modernes, afin de répondre au probleme de l'intégration du
christianisme au mode d’étre des Africains. De ce point de vue, le CERA a
toujours veillé a incorporer dans sa réflexion la vitalité religieuse actuelle
aussi bien que les traditions et 'histoire religieuse ancienne de 1’ Afrique. Car
la culture comme la vie est dynamique ; elle évolue grace aux reconfigurations
internes et aux contacts des autres cultures et réalités.

Il faut noter que, deés le départ, le but du CERA est d’étudier la culture et
la religion africaines, non pour elles-mémes, mais en vue de I'évangélisation.
Tel était 'enjeu, méme si les recherches entreprises ont une valeur intrinseque
sur le plan ethnologique, historique ou tout simplement documentaire
(heuristique)?.

Le Message Africae Terrarum du Pape Paul VI a I’Afrique le 20 octobre
1967, reconnaissait 'existence des valeurs africaines traditionnelles a intégrer
dans la construction de la nouvelle société dans le Christ.

N

CONCILE VATICAN II, Décret Ad Gentes, n. 22.

2 Grace aux Cahiers des Religions Africaines, son organe d’expression, le CERA a
publié des bibliographies sur différentes tribus. A ce jour, ont paru les bibliographies
sur les Bakongo, Baluba, Banyarwanda, Bashi ; les Mongo, Yanzi, Yaka, Ambun ; les
Tetela, Ekonda, Bahemba, Lokele, Ntomba, Balega et Tshokwe.



Les questions émergentes dans '’étude et |'enseignement de la RTA 71

Il citait particulierement la vision spirituelle de la vie, le respect de la
dignité humaine, le sens de la famille et de la vie communautaire.

En pres de 60 ans, le CERA a travaillé selon les orientations fondamentales
ci-apres :
1° Pensée théologique africaine
2° Philosophie et religions africaines
3 ° Anthropologie et Sociologie des faits religieux africains
4 © Histoire des religions africaines
5° Littérature et Arts religieux africains

En s’attelant a I'étude systématique des religions africaines, le CERA
prend une part active et essentielle a la redécouverte de '’homme religieux
africain en quéte de plénitude et rend possible 1'événement fondamental
d’une rencontre véritable et plus profonde entre cet homme et le Christ
survenant sur son chemin®.

Bien plus, le CERA crée les conditions favorables au dialogue
interreligieux en général, et plus particulierement au dialogue entre
les cultures africaines et le christianisme. Un tel dialogue soutient de
maniere fructueuse le processus de I'inculturation, ainsi que lanouvelle
évanggélisation. Il facilite, en outre, I'’éducation a la paix et a la tolérance
religieuse, tout en promouvant les valeurs créatrices des identités a
la fois enracinées dans leurs terroirs et ouvertes aux apports positifs
venant d’ailleurs.

Les publications du CERA se lisent dans sa revue Cahiers des Religions
Africaines créée des 1967, dans sa collection « Bibliotheque du CERA »,
et dans les Actes de ses colloques internationaux. On peut consulter son
site www.cera-ucc.org, et surtout le site de sa revue ou les articles de la
nouvelle série sont mis en ligne : www.cahiersdesreligionsafricaines.
net

3 O.BIMWENYIKWESHI, Survenue du message du Christ dans l'univers religieux africain,
dans L’Afrique et ses formes de vie spirituelle. Actes du deuxiéme colloque international
de Kinshasa, CRA n. 33-34 (1983), p. 395.



72 André KABASELE MUKENGE

2. L’enseignement de la RTA en vue du dialogue
interreligieux et de l'inculturation

Faut-il le rappeler ? La religion n’est pas seulement une croyance en un
étre Supréme Transcendant (credo), ni un ensemble de rites et d’actes cultuels
(liturgie), elle est aussi une vision du monde (cosmologie) et de I'homme
(anthropologie) ; elle est encore un ensemble de valeurs véhiculées (éthique).
Ces valeurs, ainsi que ces conceptions de I'homme et du monde constituent,
en fait, la culture profonde d'un peuple, méme quand les actes cultuels n'y
sont pas associés.

En conformité avec les options de la CENCO, 1'Université Catholique du
Congo (UCC) accorde une place de choix a la recherche sur la pensée et la
réalité africaines, « en vue de l'inculturation du christianisme en Afrique et
de I'évangélisation de la culture au Congo ».

Depuis sa création, le CERA, de son coté, s’est assigné 1’objectif majeur
d’encourager toute initiative se rapportant a I'enseignement ou a la recherche
des valeurs de la culture africaine.

En ce qui concerne l'enseignement, et en nous limitant a 1'UCC, les
curricula, en théologie et en philosophie, font résolument de I’ Afrique et de
ses réalités un objet d’étude. On trouve, entre autres, ces intitulés de cours :
Patrimoine religieux de 1’Afrique, Religions traditionnelles africaines, Art
religieux africain, Ethique africaine, Eglises africaines indépendantes,
Initiation a la théologie africaine, Philosophie africaine, Les Grandes écoles
de la spiritualité chrétienne et la Spiritualité africaine, Histoire de I'Eglise
en Afrique, Histoire de I’Eglise au Congo, Littérature négro-africaine
d’expression francaise, Linguistique africaine, Lecture scientifique de la vie
des communautés chrétiennes.

Du reste, la plupart des cours aux intitulés classiques, contiennent dans
leur développement une dimension contextuelle marquée. Car la méthode de
I’école théologique de Kinshasa se conjugue en trois temps : contextualisation
- décontextualisation — recontextualisation. Cette triple démarche se déploie
ainsi : partir du contexte que I'on analyse avec rigueur en mettant a profit
les résultats les plus éprouvés des sciences humaines ; décontextualiser la
question en se situant a un niveau plus large ou le dialogue est engagé avec
d’autres contextes, y compris le contexte biblique et celui de la Tradition ;
recontextualiser enfin, fort des acquis récoltés tant par 'analyse du contexte
que par le détour spéculatif.

4 Voir A. KABASELE MUKENGE, Préface dans La pratique de la théologie au Congo-



Les questions émergentes dans l'étude et |'enseignement de la RTA 73

Ainsi, le cours intitulé « Mariage : aspect pastoral », aborde le
débat sur le mariage africain, et les principaux problemes de la
pastorale du mariage en Afrique. De méme, le cours de « Théologie
des ministeres » inclut nécessairement I’histoire des ministeres laics en
RDC en particulier. Le cours intitulé « Famille et mariage » part de ce
que sont le mariage et la famille en Afrique, de leurs caractéristiques
essentielles, des valeurs familiales qu’ils véhiculent, avant d’identifier
les problemes éthiques majeurs auxquels ils sont confrontés. De ce
point de vue, nous rejoignons le souhait du Dicastere pour le dialogue
interreligieux dans le Guide sur l'enseignement du dialogue interreligieux,
de I'Islam et de la RTA, ou il est recommandé que les cours proposés adoptent
une approche contextuelle, ancrée a la fois dans la réalité de la vie en Afrique et dans
I’enseignement catholique sur le dialogue interreligieux.

Quelques étudiants se sont exprimés, a notre demande, sur ce que
'organisation des cours en rapport avec la RTA, leur a apporté.

Nés dans le christianisme, la plupart de ces étudiants (séminaristes,
religieux et religieuses) trouvent fondée et légitime 'étude de la RTA
parce qu’il s’agit d’un élément constitutif de notre histoire et de notre
culture (« patrimoine »), et qu’a ce titre, elle contribue a nous conférer
une identité. Pour des jeunes marqués par la mondialisation, et qui
ignorent parfois des éléments essentiels de leur propre culture ou
qui en vivent inconsciemment, 1’étude de la RTA et des disciplines
connexes donne une information qui manquait. Certains étudiants
avouent que ces enseignements leur ont permis d’avoir un regard
positif sur la RTA, dénigrée depuis 'époque missionnaire. On touche
la au premier objectif cité par le Guide : « susciter I'intérét des étudiants
pour la culture et la RTA ». Dans cet ordre d’idées, I'enseignement de
la RTA apparait comme un lieu de redécouverte de certaines valeurs
africaines, de l’anthropologie et de la cosmologie africaines. De
l'avis des étudiants interrogés, le cours n‘apporte pas seulement une
information, il forme aussi aux valeurs que la RTA véhicule. C'est
pourquoi les apprenants trouvent que c’est un lieu pour transmettre et
perpétuer notre patrimoine.

Certains étudiants ont été émerveillés par le cours consacré a 1’Art
religieux africain®.

Kinshasa. D’une génération a 'autre, Facultés Catholiques de Kinshasa, 2001, p. 11-15.
5 |l sied de reconnaitre ici I'apport et le réle du jésuite camerounais aujourd’hui disparu,
Engelbert Mveng, dans la promotion de I'art religieux africain, non seulement a travers les



74 André KABASELE MUKENGE

L'un d’eux a affirmé que grace a ce cours, il a été initié a la symbolique
africaine et au sens des couleurs ; ce qui est important parce que les motifs
de l’art africain sont désormais introduits dans le christianisme africain, dans
l'esprit de I'inculturation (mobilier sacré, vétements liturgiques).

Deux critiques cependant sont formulées par les étudiants : 1° ceux qui enseignent la
RTA sont le fruit de 1I’école occidentale, et le risque existe d’une lecture a I’occidentale
des traditions africaines. D’ou la question : doit-on ou peut-on faire participer un adepte
de la RTA dans ces cours, a un niveau ou a un autre (ou dans un séminaire) ? ; 2° les
cours sur la RTA ne font pas le plaidoyer en faveur de la vitalité (revitalisation) de
cette religion. Dans les régions trés christianisées, ou elle vit presqu’au maquis, cette
religion est per¢ue comme une discipline exotique. Les étudiants, censés étre formés
dans ce moule, sont parfois dépaysés eux-mémes par ce qu’ils apprennent.

Nous ajouterons une remarque sur la suggestion que fait le Guide d'un
programme a long terme, et d'un autre a court terme. Dans le cadre du cursus
universitaire, on distingue deux cycles : le premier cycle (la licence) et le second
(le master). Si le premier s'arréte aux connaissances de base et aux généralités,
le deuxieme aborde des questions spéciales, des questions approfondies et
organise des séminaires. Ainsi, a 'UCC, on a un cours des RTA au premier
cycle et un cours intitulé « Questions approfondies des RTA » en Master.

3. Défis et themes émergents

Nous vivons aujourd’hui dans un contexte marqué par la mondialisation,
le terrorisme politico-religieux, la montée des populismes, la crise migratoire,
les guerres sans fin, ainsi que la crise écologique. Ces nouvelles réalités sont
autant de défis pour les chercheurs en quéte de dialogue entre les peuples,
les cultures et les religions ; en quéte aussi de promotion humaine intégrale
et de transcendance®. Les valeurs traditionnelles, dans ce contexte trouble,
sont mises a rude épreuve.

Parmi les questions spéciales traitées en théologie africaines ces derniéres
années a I'UCC, citons « la théologie féministe en Afrique » (en Master). Au
vu des objectifs du cours, il s’agit d’amener les apprenants a identifier les
différentes et véritables préoccupations des femmes africaines, et a apprécier
I'ampleur des travaux réalisés en Afrique par les théologiennes et théologiens,
mais aussi I'épiscopat africain sur le sujet.

écrits, mais également par ses propres peintures. Voir E. MVENG, .L’art d’Afrique noire.
Liturgie cosmique et langage religieux, Paris, Mame, 1964.

6 A. KABASELE MUKENGE, Editorial, dans Cahiers des Religions Africaines, Nouvelle
série, vol. 1, n. 1 (avril 2020), p. 5-6.



Les questions émergentes dans l'étude et |'enseignement de la RTA 75

Le Guide recommande 1'étude du role de la femme dans la RTA en
suggérant de vérifier l'assertion selon laquelle les femmes sont les plus
respectées et jouent des roles importants dans la RTA.

Deux études récentes publiées dans les CRA invitent a discuter et a
nuancer cette assertion’.

En rapport avec la crise écologique, une des questions approfondies qui
a été abordée est celle de la nature comme lieu théologique dans les RTA (en
Master). Il s’agit de comprendre le Dieu des ancétres qui se donne a dire et a
lire dans le cosmos ; et partir de la, aborder la question aujourd’hui urgente
du respect de la nature. D’ailleurs, méme le cours de Philosophie de la nature
integre I’étude des cosmologies africaines. A ce sujet, un titre a paru dans un
récent numéro des CRA®.

La question lancinante du rapport entre la tribalité et la nation, ou entre
le sentiment d'appartenance et la conscience nationale, a aussi fait I’objet d"un
projet de recherche du CERA, au regard des conflits qui déchirent I’ Afrique
contemporaine’. Le Guide recommande d’examiner les valeurs positives dans
les RTA qui peuvent conduire a la construction nationale.

Dans cet ordre d’idées, il est opportun de revenir sur le projet du CERA
consacré a la culture et a la philosophie Ubuntu, particulierement sur les
défis notés.

L’étude de la philosophie Ubuntu a permis aux chercheurs d’approfondir
cette notion, de se l'approprier et d’en étaler les applications dans tous
les domaines de la vie. Le leitmotiv de cette notion est exprimé dans des
formules lapidaires dont celle-ci : « Mon humanité est inextricablement liée
a ce qu'est la votre ». Autrement dit, c’est dans sa relation aux autres que
I’homme trouve son humanité.

Ce concept constitue la base d"une éthique communautaire dont les vertus
principales sont : la solidarité, la fraternité, la réciprocité, la compassion, le
pardon et le sens du partage.

7 L. LUSHOMBO, Ubuntu et les défis théopolitiques de proverbes sur la femme, dans
Cabhiers des Religions Africaines. Nouvelle série, vol. 2, n. 4 (décembre 2021), p. 109-
123 ; A. SIMANTOTO MAFUTA, La pratique dotale face au défi de I'égalité des genres en
RD Congo, dans Cahiers des Religions Africaines. Nouvelle série, vol. 3, n. 6 (décembre
2022). p. 47-65.

8 P.NSANGULUJA CISUNGU, L’Afrique noire face a la crise écologique. Pour une gestion
équilibrée de la nature, dans Cahiers des Religions Africaines, Nouvelle série, vol. 1, n. 1
(avril 2020), p. 89-110.

9 Voir Cahiers des Religions Africaines. Nouvelle série, vol. 4, n. 7-8 (avril-décembre 2023).



76 André KABASELE MUKENGE

Il s’agit, a vrai dire, d’'une matrice pour la construction d’une humanité a
créer collectivement™.

Une question a émergé des débats au cours des Journées scientifiques
organisées par le CERA sur ce projet ; elle concerne I'’écart manifeste qui existe
entre la culture ubuntu et la réalité qui domine dans I’ Afrique contemporaine
et dans les comportements aussi bien collectifs qu'individuels. Ou est ubuntu
lorsque des Africains massacrent d’autres Africains qui ne leur ont rien
fait, et dont le seul crime est d’étre la ? Ou est l'esprit ubuntu lorsque des
gouvernants détournent a leur seul profit les deniers publics ou muselent
leur peuple, empéchant tout partage d’idées ? Autant de défis a relever.

En réalité, ubuntu, comme d’autres valeurs africaines a défendre et a
promouvoir, est un idéal, un projet a concrétiser et a reprendre toujours
a nouveaux frais. En effet, les valeurs auxquelles on croit doivent étre
enseignées et transmises. Dans n’importe quelle société humaine, elles ne
constituent pas un acquis ; elles sont a construire. Certes, la réalité africaine
aujourd’hui ne correspond pas toujours a l'esprit ubuntu, elle en est méme
tres éloignée. Ce n’est pas une raison pour nier la force inspiratrice d’une
telle philosophie, et son dynamisme mobilisateur.

Comme nous 'avons noté, I’orientation a donner aux cours sur la culture
africaine ne doit pas s’arréter au seul niveau documentaire (informatif), elle
doit permettre a en tirer le meilleur en termes de valeurs positives pour les
revitaliser, les actualiser, afin d’enrichir ’héritage chrétien.

A ce sujet, les travaux accumulés du CERA nous invitent a porter un
regard nouveau sur la Tradition religieuse africaine. Le CERA est notre
réponse aux orientations et directives du Concile Vatican II. A cet égard, il
est et restera un instrument parmi les plus précieux pour une inculturation
véritable de 'Evangile en terre africaine.

10 Voir A. KABASELE MUKENGE, Editorial, dans Cahiers des Religions Africaines. Nouvelle
série, vol. 1, n. 2 (décembre 2020), p. 6-7.



