
Cahiers
des Religions
Africaines
Nouvelle série. Volume 6, n. 11-12 (janvier - décembre 2025)

PRESSES DE L’UNIVERSITE CATHOLIQUE DU CONGO

André KABASELE MUKENGE, Le CERA et son jubilé de diamant. Pour 
une théologie contextuelle (Editorial), p. 5-11. 

https://doi.org/10.61496/KPLE8759 



5

Editorial
Le CERA et son jubilé de diamant 

Pour une théologie contextuelle
André KABASELE MUKENGE 

Directeur du CERA

Ce volume 6  de la nouvelle série des Cahiers des Religions africaines - un 
numéro double pour l’année 2025 -,   est déjà un prélude au 9e Colloque 
international prévu en 2026, à l’occasion du soixantième anniversaire de la 
création du Centre d’Études des Religions Africaines (CERA). 

Il nous semble opportun d’en rappeler les objectifs tels que définis par les 
fondateurs. En tant que Département de recherches au sein de l’Université 
Catholique du Congo (UCC) dont la vocation spécifique est de contribuer 
à l’élaboration d’une pensée et d’une pratique chrétienne tenant compte de 
l’expérience spirituelle des peuples africains, le CERA mène des recherches 
en vue d’une meilleure connaissance scientifique des religions, croyances et 
coutumes africaines traditionnelles et modernes. Son objectif majeur est d’en-
courager toute initiative se rapportant à l’enseignement ou à la recherche des 
valeurs de la culture africaine.  

Ce faisant, le CERA crée les conditions favorables au dialogue interreli-
gieux en général, et plus particulièrement au dialogue entre les cultures afri-
caines et le christianisme1. Un tel dialogue soutient de manière fructueuse le 
processus d’inculturation, ainsi que la nouvelle évangélisation. Il favorise la 
paix et tolérance au sein des communautés.

Il faut le dire sans détour : les valeurs culturelles de l’Afrique ne doivent 
pas être considérées comme des vestiges du passé, elles soutiennent une 
vision du monde dont la richesse est encore à approfondir et à mettre en 
exergue. C’est dans cet ordre d’idées que le Professeur Reginaldo Menene 
Oluy-Anguesomo s’interroge, dans ce volume, sur la manière dont l’ances-
tralité détermine la conception du temps dans les religions traditionnelles 
africaines. Il s’agit de montrer que ces religions proposent une conception 

1	 Le 8e Colloque international du CERA, tenu du 14 au 19 novembre 2005, a porté 
précisément sur le « Dialogue interreligieux avec les religions traditionnelles et l’islam 
en terre africaine ». Il célébrait le quarantième anniversaire de la Déclaration conciliaire 
Nostra Aetate. Les principales interventions ont été publiées récemment dans Cahiers 
des Religions Africaines. Nouvelle série, vol. 5, n. 9 (juin 2024), p. 77-151.



6 André KABASELE MUKENGE 

du temps qui, non seulement éclaire la vie spirituelle et sociale, mais enrichit 
aussi les débats philosophiques contemporains sur la mémoire, l’identité et 
l’avenir.

Le 9e Colloque en préparation porte sur « Les nouveaux chantiers de la théo-
logie africaine ». En effet, le CERA veut tracer de nouvelles perspectives pour 
la réflexion théologique en Afrique, en partant du chemin parcouru et en 
s’ouvrant aux défis actuels. Soucieuse d’affronter les questions historiques 
concrètes qui se posent à l’expérience africaine de la foi chrétienne, la théo-
logie africaine - en sa pluralité - s’est toujours affichée comme une théolo-
gie contextuelle, convaincue que le Seigneur Jésus-Christ ne peut parler à 
l’homme d’aujourd’hui qu’en le rejoignant dans ses défis quotidiens, qu’ils 
soient culturels, socioéconomiques, anthropologiques, politiques, ou écolo-
giques. 

Faut-il le rappeler ? Le salut offert par Dieu en Jésus-Christ ne se reçoit 
que dans la particularité historico-culturelle des hommes et des femmes de 
notre temps. La réflexion du prochain colloque entend se déployer en quatre 
axes.

Axe 1 : Relecture du temps des pionniers

Il s’agit ici de revisiter les thèmes, figures et concepts originaux développés 
à travers les différentes « écoles »  en Afrique francophone, anglophone et 
lusophone. Quels sont les différents éléments épistémologiques qui peuvent 
être considérés comme « pierres angulaires » de la réflexion théologique en 
contexte africain pour construire les chantiers d’aujourd’hui et de demain ? 
Déjà dans ce volume, le Professeur Grégoire Maloba Kayamba réexamine la 
démarche de Vincent Mulago, fondateur du CERA, dans son approche ec-
clésiologique à partir de la notion africaine de l’union vitale telle qu’elle est 
vécue chez les Bashi, les Banyarwanda et les Barundi. Mulago se charge de dé-
couvrir comment cette union vitale peut être le lieu théologique susceptible 
d’exprimer le mystère de l’Église, communauté du peuple de Dieu et Corps 
mystique du Christ.

Axe 2 : Théologie africaine et mouvements pentecôtistes chrétiens 

Il est question d’identifier les nouveaux problèmes qui se posent à la théo-
logie africaine face à la prolifération des églises de réveil. S’agit-il d’un mou-
vement réactionnaire contre une manière de faire la théologie et de vivre la 
foi chrétienne en Afrique ? S’agit-il plutôt d’un syncrétisme religieux, dont 
les soubassements sont socioculturels  ? Le nouveau type de prophétisme 
de ces mouvements trouve-t-il son origine dans le prophétisme traditionnel 



7Editorial

africain ? Trois études, dans ce volume, abordent, d’une manière ou d’une 
autre, quelques aspects de ces problématiques. 

Pour le Professeur Jules Muanda Kienga, ces mouvements ont marqué 
profondément l’ethos collectif.  Au-delà du religieux, ils ont une incidence 
sociologique, économique et politique. Aussi l'auteur essaie-t-il de com-
prendre les facteurs qui président à l’émergence et à la prolifération de ces 
mouvements pour saisir les aspirations spirituelles et existentielles qu’ils en-
tendent exprimer et les orienter dans la dynamique du salut holistique que 
Jésus-Christ apporte à tout homme et à toute femme aimés de Dieu. 

Pour Jeanne Mapunzu Lozwa, Docteure en théologie, la question de la 
toute-puissance de Dieu, centrale dans la théologie chrétienne, fait l’objet en 
Afrique de relectures contrastées qui traduisent des dynamiques ecclésiales 
et culturelles diverses2. Les Églises de réveil en proposent une interprétation 
pragmatique et spectaculaire, centrée sur l’expérience de la guérison, de la 
délivrance et du succès. En contrepoint, la théologie africaine critique, mar-
quée par les courants postcoloniaux et contextuels, adopte une lecture cri-
tique, attentive aux réalités historiques, culturelles et sociales du continent, 
tout en affirmant la responsabilité humaine face à la souveraineté de Dieu. 
Cette coexistence de perspectives entraîne une fragmentation doctrinale no-
table au sein du christianisme africain.  

De son côté, Moguet Kamalebo Mogelwa, chercheur en écospiritualité, 
analyse la transformation religieuse, symbolique et écologique du site sacré 
de Karigo, situé dans la chefferie des Bavira, territoire d’Uvira (RDC). Son 
étude, fondée sur des enquêtes qualitatives de terrain, met en lumière les dy-
namiques de reconfiguration du sacré à travers le passage d’un espace rituel 
traditionnel à un lieu de retraites chrétiennes. L’analyse révèle une hybri-
dation religieuse, des continuités symboliques et des ruptures structurelles 
liées à la mutation des usages, à la recomposition des légitimités spirituelles 
et à une écologie désormais anthropisée. 

Axe 3 : Théologie africaine et écologie

Quel discours théologique tenir sur l’écologie, en référence à la culture 
africaine ? Comment mettre à profit les valeurs culturelles africaines pour 
faire face à la crise écologique ? Quel rapport entre la théologie biblique de 

2	 L’auteure a publié précédemment une étude sur la transhumance des fidèles à travers 
diverses Églises de réveil, à la recherche du salut  : J. MAPUNZU LOZWA, Approche 
empirique et théologique du phénomène de la transhumance religieuse à Kinshasa, dans 
Cahiers des Religions Africaines. Nouvelle série, vol. 3, n. 6 (décembre 2022), p. 113-132.



8 André KABASELE MUKENGE 

la création et la conception africaine du lien de l’homme à la nature ? Les 
Cahiers des Religions Africaines ont publié précédemment des études sur le 
sujet3. 

Dans ce volume, le Doctorant André Otshudi Wonyondja y revient, 
convaincu que l’Afrique détient une richesse incomparable enfouie dans 
son réservoir culturel, pour faire face à la crise écologique. Partant de la 
culture tetela,  il révèle le rôle incontournable de notre planète dans la vie de 
l’homme : la terre est à la fois père et mère. Elle nous a engendrés, et nous 
sommes ce qu’elle est. Tout ce que nous sommes vient d’elle : l’être, l’identité, 
la culture et même notre corps. Sa destruction entraine la nôtre. Nous avons 
l’obligation de la sauvegarder, comme par reconnaissance, pour payer à la 
fois notre dette de vie et notre dette écologique.

Axe 4 : Théologie africaine et problèmes d’Eglise 

Le paradigme de l’Eglise-famille de Dieu en Afrique, les enjeux de la sy-
nodalité4 et les défis des replis identitaires5, les questions de pouvoir, d’au-
torité et de gestion dans les Églises africaines sont autant de thèmes qui mé-
ritent une réévaluation. 

Dans ce volume, le Professeur Joseph Mbayo Mbayo étudie la palabre 
africaine citée souvent comme ressource à mettre à contribution pour la réso-
lution des conflits dans l’Afrique contemporaine. L’auteur insiste sur la dy-
namique relationnelle de la palabre africaine en tant qu’art de penser, d’argu-
menter et de communiquer pour régler la conflictualité dans la relationalité.  
En clair, la palabre africaine est un mode de vie, d’action et d’argumentation 
qui repose sur l’intercommunication, le dialogue, l’intercompréhension, la 
confiance, la solidarité et la patience, vertus indispensables à la relationalité6.  

3	 R. MPIA TAMFUTU, Se réconcilier avec le monde qui nous abrite. La coresponsabilité 
face à la crise socio-environnementale en Afrique subsaharienne, dans Cahiers 
des Religions Africaines. Nouvelle série, vol. 5, n. 10 (décembre 2024), p. 25-39  ; A. 
KALAMBA MUPOYI, La sauvegarde de l’environnement en Afrique. Du colonialisme vert 
à une écologie intégrale, dans Cahiers des Religions Africaines. Nouvelle série, vol. 5, 
n. 10 (décembre 2024), p. 41-60 ; P. NSANGULUJA CISUNGU, L’Afrique noire face à la 
crise écologique. Pour une gestion équilibrée de la nature, dans Cahiers des Religions 
Africaines. Nouvelle série, vol. 1, n. 1 (avril 2020), p. 89-110. 

4	 Concernant la synodalité, une étude a été précédemment publiée  : F. BODUKA 
N’GLANDEY, Synodalité et Africanité. Défis et perspectives, dans Cahiers des Religions 
Africaines. Nouvelle série, vol. 5, n. 10 (décembre 2024), p. 79-100.

5	 Un numéro double a été consacré récemment aux questions identitaires et à leurs enjeux 
politiques : Cahiers des Religions Africaines. Nouvelle série, vol. 4, n. 7-8 (avril-décembre 
2023)  : Conscience nationale, identités et appartenances dans l’Afrique postcoloniale, 
318 p.

6	 Une autre étude sur la palabre africaine a été publiée récemment  : J-P. BADIDIKE 



9Editorial

Les problèmes d’Eglise concernent aussi la transmission de la foi et l’édu-
cation chrétienne en vue de susciter l’adhésion conséquente des destina-
taires. Bien plus, une attention particulière doit être portée à une évangélisa-
tion inclusive, qui ne laisse personne de côté. Deux études, dans ce volume, 
rencontrent ces préoccupations. 

D’une part, Joseph Ntumba Tshiambi, Docteur en théologie,  examine les 
modèles catéchétiques développés en RD Congo, dans le souci de mettre en 
symbiose la tradition chrétienne et la tradition négro-africaine. Pour lui, l’at-
tention à la grammaire de vie et au contexte des destinataires de l’Évangile, 
l’articulation entre les sources de la foi et les richesses culturelles du peuple à 
évangéliser, et l’inscription de la catéchèse dans une dynamique transforma-
trice de la vie sont des impératifs pour une évangélisation en profondeur7. 

D’autre part, les Professeurs Joseph Belepe Nkumu-Nkema et Félicien 
Boduka N’Glandey  réfléchissent sur l’intégration, dans le programme 
d’évangélisation, d’une minorité marginalisée, à savoir les pygmées. Dans 
cette optique, ils considèrent la religion comme un vecteur d’intégration qui 
a offert à ce peuple autochtone de Mai-Ndombe des espaces où ils peuvent se 
rassembler, partager leurs expériences et renforcer leur solidarité. Les Églises 
deviennent ainsi des lieux de rencontre où les pygmées peuvent s’affirmer. 
De plus, la participation à des activités religieuses contribue à renforcer 
l’éducation et l’autonomisation économique par le biais de programmes 
d’entraide et de développement communautaire. Cependant, cette intégration 
n’est pas sans défis. Les tensions entre les croyances traditionnelles et les 
doctrines chrétiennes peuvent parfois engendrer des conflits.  

De ce qui précède, il ressort que la question du rapport entre foi et culture 
est centrale. Le Professeur Augustin Kalamba Mupoyi s’y penche, à partir 
de l’apport particulier du pape François. A ses yeux, dans un monde mar-
qué par la pluralité et les mutations culturelles, il est impératif d’annoncer 
l’évangile de manière compréhensible sans le dénaturer. François insiste sur 
la « culture de la rencontre » et rejette toute forme d’uniformisation. Inspiré 
par la théologie du peuple, le pape valorise une foi incarnée, enracinée dans 
les réalités locales. Le modèle du polyèdre, qu’il propose, permet d’articuler 
unité et diversité. Ce modèle renvoie dos à dos le relativisme et l’impéria-

MULAMBA, Procédé argumentatif de l’emboîtement dans la palabre africaine, dans Cahiers 
des Religions Africaines. Nouvelle série, vol. 5, n. 10 (décembre 2024), p. 101-124.

7	 Une étude analogue a été publiée par le CERA : V. BIDUAYA BADIUNDE, Changement 
de paradigmes catéchétiques en Afrique. Les tâches d’une catéchèse de la vie, dans 
Cahiers des Religions Africaines. Nouvelle série, vol. 2, n. 3 (avril 2021), p. 79-108. 



10 André KABASELE MUKENGE 

lisme religieux. En revanche, il invite au dialogue, à l’écoute et à l’intégration 
des cultures comme partenaires dans la mission. On touche ici à l’essentiel 
de la démarche intellectuelle et croyante initiée par le CERA depuis bientôt 
soixante ans.

En consacrant son prochain Colloque international à la théologie afri-
caine, le CERA veut réaffirmer l’importance du contexte dans l’élaboration 
de la réflexion théologique. En effet, la théologie africaine est une théologie 
contextuelle, c’est-à-dire une approche qui prend  le contexte concret des 
croyants (culturel, social, économique, politique, religieux) comme point de 
départ de la réflexion théologique. Contrairement à une théologie dite « clas-
sique » ou « systématique », qui prétend à l’universalité et à l’abstraction, la 
théologie contextuelle affirme que toute théologie est située, incarnée, et in-
fluencée par un contexte spécifique. Comme le reconnaît Stephen B. Bevans : 
« Toute théologie est contextuelle. Ce que l’on appelle théologie classique est 
simplement la théologie contextuelle d’une époque et d’une culture domi-
nante »8. 

Il s’ensuit que le contenu de la théologie contextuelle varie selon les mi-
lieux de vie des croyants. Cette théologie aborde les réalités de terrain, sou-
vent négligées par la théologie occidentale classique : 

-	 La pauvreté, l’oppression, le racisme, le genre, la marginalisation9 ; 
-	 L’inculturation de la foi dans des cultures non-européennes ; 
-	 La spiritualité populaire10 ; 

8	 S. B. BEVANS, Models of Contextual Theology, Maryknoll-New York, Orbis Books, 2002; 
S. B. BEVANS & K. TAHAAFE-WILLIAMS (eds), Contextual Theology for the Twenty-
First Century, Eugene (USA), Wipf and Stock Publishers, 2011. Voir également S. 
BERGMANN & M. VÄHÄKANGAS (eds), Contextual Theology. Skills and Practices of 
Liberating Faith, London-New York, Routledge, 2021; L. SANTEDI KINKUPU, Quelques 
déplacements récents dans la pratique des théologies contextuelles. L’inculturation 
comme orthopraxis chrétienne et l’inventivité, dans Revue théologique de Louvain 
34 (2003), p. 155-186  ; F. LYGUNDA LI-M, Contextualisation aujourd’hui : Questions 
approfondies en théologie contextuelle, Kinshasa, Fohle Legacy Publishing, 2023.  
R. CHÉNO, Théologie contextuelle africaine et pluralisme post-moderne, dans Revue 
des Sciences Philosophiques et Théologiques, vol. 102, n. 4 (2019), p. 623-642. 

9	 Aujourd’hui, on parle, surtout en Occident, des abus sexuels commis par le personnel 
ecclésiastique, notamment sur les mineurs et les personnes vulnérables ; mais il existe 
aussi des pratiques asservissantes, en Afrique, concernant les enfants considérés 
comme sorciers. Voir une étude publiée précédemment  : S. A. DAGBÉ, Maltraitances 
des enfants pendant le traitement de la sorcellerie dans les pentecôtismes africains, dans 
Cahiers des Religions Africaines. Nouvelle série, vol. 1, n. 2 (décembre 2020), p. 49-62.

10	 Mentionnons une étude publiée précédemment : D. M. PAKASA NAMWISI, L’approche 
« Lived religion » appliquée à la pratique de la piété populaire mariale à Kinshasa, dans 
Cahiers des Religions Africaines. Nouvelle série, vol. 3, n. 6 (décembre 2022), p. 91-111.



11Editorial

-	 Le dialogue interreligieux en contexte pluriel ; 
-	 Les préoccupations écologiques (l’« écothéologie ») ; 
-	 Les formes locales de liturgie et de pastorale. 

Cela étant, la théologie contextuelle vise à traduire l’Évangile dans un lan-
gage compréhensible et pertinent ici et maintenant. Sa méthodologie est in-
ductive plutôt que déductive. Elle commence par l’observation du contexte, 
puis interprète ce vécu à la lumière de la foi chrétienne. Les étapes typiques  
sont : 

-	 Voir (contextualisation) : analyse du contexte (social, culturel, politique) ; 
-	 Juger (décontextualisation)  : lecture biblique et théologique en dialogue 

avec ce contexte : 
-	 Agir (recontextualisation) : formulation de pratiques, de stratégies et de 

décisions pour transformer la réalité. 

Cette méthode est inspirée notamment de la  pédagogie de la libéra-
tion de Paulo Freire reprise abondamment dans la  théologie latino-améri-
caine de la libération.

La théologie contextuelle n’est pas une opposition à la théologie clas-
sique, mais une  prise de conscience que toute théologie est façonnée par 
un contexte. Elle est un effort pour  rendre l’Évangile pertinent, vivant, et 
transformateur pour des personnes concrètes dans des situations concrètes. 
D’ailleurs, le CERA a toujours veillé à intégrer dans sa réflexion la vitalité re-
ligieuse actuelle aussi bien que l’histoire religieuse et les traditions anciennes 
de l’Afrique. 

Ce numéro double des Cahiers des Religions Africaines intègre la Table géné-
rale des textes déjà publiés11. Il s’agit là d’un instrument documentaire pré-
cieux, qui montre la vitalité de la recherche conduite sous l’impulsion du 
CERA pendant soixante ans, ainsi que la richesse et la pertinence des thèmes 
abordés. Cette Table permet également de repérer des figures marquantes et 
des concepts-clés  depuis la période des pionniers jusqu’aujourd’hui.

11	 Une première Table générale a été présentée par le Professeur Léon de Saint Moulin 
dans Cahiers des Religions Africaines, vol. 29, n. 65-66 (2002), p. 17-60. Elle était suivie 
d’un Index des numéros et d’un Index des auteurs et des matières (p. 61-84). Elle se 
terminait par un lexique des mots les plus fréquents (p. 85-90). Une longue introduction 
(p. 7-16) retraçait l’historique du Centre d’Études des Religions Africaines (CERA) et de 
sa revue, tout en expliquant l’économie de l’ensemble du travail.


