Cahiers
des Religions
A fricaines

Nouvelle série. Volume 6, n. 11-12 (janvier - décembre 2025)

André KABASELE MUKENGE, Le CERA et son jubilé de diamant. Pour

une théologie contextuelle (Editorial), p. 5-11.
https://doi.org/10.61496/KPLE8759

PRESSES DE L'UNIVERSITE CATHOLIQUE DU CONGO



Editorial

Le CERA et son jubilé de diamant
Pour une théologie contextuelle

André KABASELE MUKENGE
Directeur du CERA

Ce volume 6 de la nouvelle série des Cahiers des Religions africaines - un
numéro double pour 'année 2025 -, est déja un prélude au 9° Colloque
international prévu en 2026, a I'occasion du soixantieme anniversaire de la
création du Centre d’Etudes des Religions Africaines (CERA).

Il nous semble opportun d’en rappeler les objectifs tels que définis par les
fondateurs. En tant que Département de recherches au sein de I'Université
Catholique du Congo (UCC) dont la vocation spécifique est de contribuer
a I'élaboration d'une pensée et d’une pratique chrétienne tenant compte de
I'expérience spirituelle des peuples africains, le CERA mene des recherches
en vue d'une meilleure connaissance scientifique des religions, croyances et
coutumes africaines traditionnelles et modernes. Son objectif majeur est d’en-
courager toute initiative se rapportant a I'enseignement ou a la recherche des
valeurs de la culture africaine.

Ce faisant, le CERA crée les conditions favorables au dialogue interreli-
gieux en général, et plus particulierement au dialogue entre les cultures afri-
caines et le christianisme’. Un tel dialogue soutient de maniere fructueuse le
processus d’inculturation, ainsi que la nouvelle évangélisation. Il favorise la
paix et tolérance au sein des communautés.

Il faut le dire sans détour : les valeurs culturelles de 1’Afrique ne doivent
pas étre considérées comme des vestiges du passé, elles soutiennent une
vision du monde dont la richesse est encore a approfondir et a mettre en
exergue. C’est dans cet ordre d’idées que le Professeur Reginaldo Menene
Oluy-Anguesomo s’interroge, dans ce volume, sur la maniere dont l'ances-
tralité détermine la conception du temps dans les religions traditionnelles
africaines. Il sagit de montrer que ces religions proposent une conception

1 Le 8° Colloque international du CERA, tenu du 14 au 19 novembre 2005, a porté
précisément sur le « Dialogue interreligieux avec les religions traditionnelles et I'islam
en terre africaine ». Il célébrait le quarantieme anniversaire de la Déclaration conciliaire
Nostra Aetate. Les principales interventions ont été publiées récemment dans Cahiers
des Religions Africaines. Nouvelle série, vol. 5, n. 9 (juin 2024), p. 77-151.



6 André KABASELE MUKENGE

du temps qui, non seulement éclaire la vie spirituelle et sociale, mais enrichit
aussi les débats philosophiques contemporains sur la mémoire, I'identité et
lI'avenir.

Le 9¢ Colloque en préparation porte sur « Les nouveaux chantiers de la théo-
logie africaine ». En effet, le CERA veut tracer de nouvelles perspectives pour
la réflexion théologique en Afrique, en partant du chemin parcouru et en
s’ouvrant aux défis actuels. Soucieuse d’affronter les questions historiques
concretes qui se posent a 'expérience africaine de la foi chrétienne, la théo-
logie africaine - en sa pluralité - s’est toujours affichée comme une théolo-
gie contextuelle, convaincue que le Seigneur Jésus-Christ ne peut parler a
I’'homme d’aujourd’hui qu’en le rejoignant dans ses défis quotidiens, qu’ils
soient culturels, socioéconomiques, anthropologiques, politiques, ou écolo-
giques.

Faut-il le rappeler ? Le salut offert par Dieu en Jésus-Christ ne se regoit
que dans la particularité historico-culturelle des hommes et des femmes de
notre temps. La réflexion du prochain colloque entend se déployer en quatre
axes.

Axe 1 : Relecture du temps des pionniers

Il s’agitici de revisiter les themes, figures et concepts originaux développés
a travers les différentes « écoles » en Afrique francophone, anglophone et
lusophone. Quels sont les différents éléments épistémologiques qui peuvent
étre considérés comme « pierres angulaires » de la réflexion théologique en
contexte africain pour construire les chantiers d’aujourd’hui et de demain ?
Déja dans ce volume, le Professeur Grégoire Maloba Kayamba réexamine la
démarche de Vincent Mulago, fondateur du CERA, dans son approche ec-
clésiologique a partir de la notion africaine de 1'union vitale telle qu’elle est
vécue chez les Bashi, les Banyarwanda et les Barundi. Mulago se charge de dé-
couvrir comment cette union vitale peut étre le lieu théologique susceptible
d’exprimer le mystére de I'Eglise, communauté du peuple de Dieu et Corps
mystique du Christ.

Axe 2 : Théologie africaine et mouvements pentecotistes chrétiens

11 est question d’identifier les nouveaux problemes qui se posent a la théo-
logie africaine face a la prolifération des églises de réveil. Sagit-il d'un mou-
vement réactionnaire contre une maniere de faire la théologie et de vivre la
foi chrétienne en Afrique ? S'agit-il plutot d’un syncrétisme religieux, dont
les soubassements sont socioculturels ? Le nouveau type de prophétisme
de ces mouvements trouve-t-il son origine dans le prophétisme traditionnel



Editorial 7

africain ? Trois études, dans ce volume, abordent, d’'une maniére ou d’une
autre, quelques aspects de ces problématiques.

Pour le Professeur Jules Muanda Kienga, ces mouvements ont marqué
profondément l'ethos collectif. Au-dela du religieux, ils ont une incidence
sociologique, économique et politique. Aussi l'auteur essaie-t-il de com-
prendre les facteurs qui président a 'émergence et a la prolifération de ces
mouvements pour saisir les aspirations spirituelles et existentielles qu’ils en-
tendent exprimer et les orienter dans la dynamique du salut holistique que
Jésus-Christ apporte a tout homme et a toute femme aimés de Dieu.

Pour Jeanne Mapunzu Lozwa, Docteure en théologie, la question de la
toute-puissance de Dieu, centrale dans la théologie chrétienne, fait I’objet en
Afrique de relectures contrastées qui traduisent des dynamiques ecclésiales
et culturelles diverses?. Les Eglises de réveil en proposent une interprétation
pragmatique et spectaculaire, centrée sur l'expérience de la guérison, de la
délivrance et du succes. En contrepoint, la théologie africaine critique, mar-
quée par les courants postcoloniaux et contextuels, adopte une lecture cri-
tique, attentive aux réalités historiques, culturelles et sociales du continent,
tout en affirmant la responsabilité humaine face a la souveraineté de Dieu.
Cette coexistence de perspectives entraine une fragmentation doctrinale no-
table au sein du christianisme africain.

De son coté, Moguet Kamalebo Mogelwa, chercheur en écospiritualité,
analyse la transformation religieuse, symbolique et écologique du site sacré
de Karigo, situé dans la chefferie des Bavira, territoire d’Uvira (RDC). Son
étude, fondée sur des enquétes qualitatives de terrain, met en lumiere les dy-
namiques de reconfiguration du sacré a travers le passage d’un espace rituel
traditionnel a un lieu de retraites chrétiennes. L'analyse révele une hybri-
dation religieuse, des continuités symboliques et des ruptures structurelles
liées a la mutation des usages, a la recomposition des légitimités spirituelles
et a une écologie désormais anthropisée.

Axe 3 : Théologie africaine et écologie

Quel discours théologique tenir sur l'écologie, en référence a la culture
africaine ? Comment mettre a profit les valeurs culturelles africaines pour
faire face a la crise écologique ? Quel rapport entre la théologie biblique de

2 Lauteure a publié précédemment une étude sur la transhumance des fidéles a travers
diverses Eglises de réveil, & la recherche du salut : J. MAPUNZU LOZWA, Approche
empirique et théologique du phénoméne de la transhumance religieuse a Kinshasa, dans
Cabhiers des Religions Africaines. Nouvelle série, vol. 3, n. 6 (décembre 2022), p. 113-132.



8 André KABASELE MUKENGE

la création et la conception africaine du lien de I'homme a la nature ? Les
Cahiers des Religions Africaines ont publié précédemment des études sur le
sujet’.

Dans ce volume, le Doctorant André Otshudi Wonyondja y revient,
convaincu que l’Afrique détient une richesse incomparable enfouie dans
son réservoir culturel, pour faire face a la crise écologique. Partant de la
culture tetela, il révele le role incontournable de notre planete dans la vie de
I’'homme : la terre est a la fois pére et mere. Elle nous a engendrés, et nous
sommes ce qu’elle est. Tout ce que nous sommes vient d’elle : I'étre, 'identité,
la culture et méme notre corps. Sa destruction entraine la nétre. Nous avons
l'obligation de la sauvegarder, comme par reconnaissance, pour payer a la
fois notre dette de vie et notre dette écologique.

Axe 4 : Théologie africaine et problemes d’Eglise

Le paradigme de I'Eglise-famille de Dieu en Afrique, les enjeux de la sy-
nodalité* et les défis des replis identitaires®, les questions de pouvoir, d’au-
torité et de gestion dans les Eglises africaines sont autant de themes qui mé-
ritent une réévaluation.

Dans ce volume, le Professeur Joseph Mbayo Mbayo étudie la palabre
africaine citée souvent comme ressource a mettre a contribution pour la réso-
lution des conflits dans I’ Afrique contemporaine. L’auteur insiste sur la dy-
namique relationnelle de la palabre africaine en tant qu’art de penser, d’argu-
menter et de communiquer pour régler la conflictualité dans la relationalité.
En clair, la palabre africaine est un mode de vie, d’action et d’argumentation
qui repose sur l'intercommunication, le dialogue, I'intercompréhension, la
confiance, la solidarité et la patience, vertus indispensables a la relationalité®.

3 R. MPIA TAMFUTU, Se réconcilier avec le monde qui nous abrite. La coresponsabilité
face a la crise socio-environnementale en Afrique subsaharienne, dans Cahiers
des Religions Africaines. Nouvelle série, vol. 5, n. 10 (décembre 2024), p. 25-39 ; A.
KALAMBA MUPOQY!I, La sauvegarde de I'environnement en Afrique. Du colonialisme vert
a une écologie intégrale, dans Cahiers des Religions Africaines. Nouvelle série, vol. 5,
n. 10 (décembre 2024), p. 41-60 ; P. NSANGULUJA CISUNGU, L’Afrique noire face a la
crise écologique. Pour une gestion équilibrée de la nature, dans Cahiers des Religions
Africaines. Nouvelle série, vol. 1, n. 1 (avril 2020), p. 89-110.

4 Concernant la synodalité, une étude a été précédemment publiée : F. BODUKA
N’GLANDEY, Synodalité et Africanité. Défis et perspectives, dans Cahiers des Religions
Africaines. Nouvelle série, vol. 5, n. 10 (décembre 2024), p. 79-100.

5 Un numéro double a été consacré récemment aux questions identitaires et a leurs enjeux
politiques : Cahiers des Religions Africaines. Nouvelle série, vol. 4, n. 7-8 (avril-décembre
2023) : Conscience nationale, identités et appartenances dans I’Afrique postcoloniale,
318 p.

6 Une autre étude sur la palabre africaine a été publiée récemment : J-P. BADIDIKE



Editorial 9

Les problemes d’Eglise concernent aussi la transmission de la foi et I'édu-
cation chrétienne en vue de susciter 'adhésion conséquente des destina-
taires. Bien plus, une attention particuliere doit étre portée a une évangélisa-
tion inclusive, qui ne laisse personne de coté. Deux études, dans ce volume,
rencontrent ces préoccupations.

D’une part, Joseph Ntumba Tshiambi, Docteur en théologie, examine les
modeles catéchétiques développés en RD Congo, dans le souci de mettre en
symbiose la tradition chrétienne et la tradition négro-africaine. Pour lui, I'at-
tention a la grammaire de vie et au contexte des destinataires de I'Evangile,
l'articulation entre les sources de la foi et les richesses culturelles du peuple a
évangéliser, et I'inscription de la catéchese dans une dynamique transforma-
trice de la vie sont des impératifs pour une évanggélisation en profondeur’.

D’autre part, les Professeurs Joseph Belepe Nkumu-Nkema et Félicien
Boduka N’Glandey réfléchissent sur l'intégration, dans le programme
d’évanggélisation, d'une minorité marginalisée, a savoir les pygmées. Dans
cette optique, ils considerent la religion comme un vecteur d’intégration qui
a offert a ce peuple autochtone de Mai-Ndombe des espaces ot ils peuvent se
rassembler, partager leurs expériences et renforcer leur solidarité. Les Eglises
deviennent ainsi des lieux de rencontre ou les pygmées peuvent s’affirmer.
De plus, la participation a des activités religieuses contribue a renforcer
I'’dducation et l'autonomisation économique par le biais de programmes
d’entraide et de développement communautaire. Cependant, cette intégration
n'est pas sans défis. Les tensions entre les croyances traditionnelles et les
doctrines chrétiennes peuvent parfois engendrer des conflits.

De ce qui précede, il ressort que la question du rapport entre foi et culture
est centrale. Le Professeur Augustin Kalamba Mupoyi s’y penche, a partir
de l'apport particulier du pape Frangois. A ses yeux, dans un monde mar-
qué par la pluralité et les mutations culturelles, il est impératif d’annoncer
I’évangile de maniere compréhensible sans le dénaturer. Francois insiste sur
la « culture de la rencontre » et rejette toute forme d"uniformisation. Inspiré
par la théologie du peuple, le pape valorise une foi incarnée, enracinée dans
les réalités locales. Le modele du polyedre, qu’il propose, permet d’articuler
unité et diversité. Ce modele renvoie dos a dos le relativisme et I'impéria-

MULAMBA, Procédé argumentatif de 'emboitement dans la palabre africaine, dans Cahiers
des Religions Africaines. Nouvelle série, vol. 5, n. 10 (décembre 2024), p. 101-124.

7 Une étude analogue a été publiée par le CERA : V. BIDUAYA BADIUNDE, Changement
de paradigmes catéchétiques en Afrique. Les taches d’une catéchese de la vie, dans
Cahiers des Religions Africaines. Nouvelle série, vol. 2, n. 3 (avril 2021), p. 79-108.



10 André KABASELE MUKENGE

lisme religieux. En revanche, il invite au dialogue, a I'écoute et a I'intégration
des cultures comme partenaires dans la mission. On touche ici a l'essentiel
de la démarche intellectuelle et croyante initiée par le CERA depuis bientot
soixante ans.

En consacrant son prochain Colloque international a la théologie afri-
caine, le CERA veut réaffirmer I'importance du contexte dans 1élaboration
de la réflexion théologique. En effet, la théologie africaine est une théologie
contextuelle, c’est-a-dire une approche qui prend le contexte concret des
croyants (culturel, social, économique, politique, religieux) comme point de
départ de la réflexion théologique. Contrairement a une théologie dite « clas-
sique » ou « systématique », qui prétend a I'universalité et a 'abstraction, la
théologie contextuelle affirme que toute théologie est située, incarnée, et in-
fluencée par un contexte spécifique. Comme le reconnait Stephen B. Bevans :
« Toute théologie est contextuelle. Ce que I’on appelle théologie classique est
simplement la théologie contextuelle d'une époque et d’une culture domi-
nante »°.

Il s’ensuit que le contenu de la théologie contextuelle varie selon les mi-
lieux de vie des croyants. Cette théologie aborde les réalités de terrain, sou-
vent négligées par la théologie occidentale classique :

- Lapauvreté, I'oppression, le racisme, le genre, la marginalisation’;

- L’inculturation de la foi dans des cultures non-européennes ;

- La spiritualité populaire';

8 S. B. BEVANS, Models of Contextual Theology, Maryknoll-New York, Orbis Books, 2002;
S. B. BEVANS & K. TAHAAFE-WILLIAMS (eds), Contextual Theology for the Twenty-
First Century, Eugene (USA), Wipf and Stock Publishers, 2011. Voir également S.
BERGMANN & M. VAHAKANGAS (eds), Contextual Theology. Skills and Practices of
Liberating Faith, London-New York, Routledge, 2021; L. SANTEDI KINKUPU, Quelques
déplacements récents dans la pratique des théologies contextuelles. L’inculturation
comme orthopraxis chrétienne et l'inventivité, dans Revue théologique de Louvain
34 (2003), p. 155-186 ; F. LYGUNDA LI-M, Contextualisation aujourd’hui : Questions
approfondies en théologie contextuelle, Kinshasa, Fohle Legacy Publishing, 2023.
R. CHENO, Théologie contextuelle africaine et pluralisme post-moderne, dans Revue
des Sciences Philosophiques et Théologiques, vol. 102, n. 4 (2019), p. 623-642.

9 Aujourd’hui, on parle, surtout en Occident, des abus sexuels commis par le personnel
ecclésiastique, notamment sur les mineurs et les personnes vulnérables ; mais il existe
aussi des pratiques asservissantes, en Afrique, concernant les enfants considérés
comme sorciers. Voir une étude publiée précédemment : S. A. DAGBE, Maltraitances
des enfants pendant le traitement de la sorcellerie dans les pentecétismes africains, dans
Cahiers des Religions Africaines. Nouvelle série, vol. 1, n. 2 (décembre 2020), p. 49-62.

10 Mentionnons une étude publiée précédemment : D. M. PAKASA NAMWISI, L’approche
« Lived religion » appliquée a la pratique de la piété populaire mariale a Kinshasa, dans
Cahiers des Religions Africaines. Nouvelle série, vol. 3, n. 6 (décembre 2022), p. 91-111.



Editorial 11

- Le dialogue interreligieux en contexte pluriel ;
- Les préoccupations écologiques (I'« écothéologie ») ;
- Les formes locales de liturgie et de pastorale.

Cela étant, la théologie contextuelle vise a traduire I'Evangile dans un lan-
gage compréhensible et pertinent ici et maintenant. Sa méthodologie est in-
ductive plutdt que déductive. Elle commence par I'observation du contexte,
puis interprete ce vécu a la lumiere de la foi chrétienne. Les étapes typiques
sont :

- Voir (contextualisation) : analyse du contexte (social, culturel, politique) ;

- Juger (décontextualisation) : lecture biblique et théologique en dialogue

avec ce contexte :

- Agir (recontextualisation) : formulation de pratiques, de stratégies et de

décisions pour transformer la réalité.

Cette méthode est inspirée notamment de la pédagogie de la libéra-
tion de Paulo Freire reprise abondamment dans la théologie latino-améri-
caine de la libération.

La théologie contextuelle n’est pas une opposition a la théologie clas-
sique, mais une prise de conscience que toute théologie est faconnée par
un contexte. Elle est un effort pour rendre 'Evangile pertinent, vivant, et
transformateur pour des personnes concretes dans des situations concretes.
D’ailleurs, le CERA a toujours veillé a intégrer dans sa réflexion la vitalité re-
ligieuse actuelle aussi bien que I'histoire religieuse et les traditions anciennes
de I’Afrique.

Ce numéro double des Cahiers des Religions Africaines integre la Table géné-
rale des textes déja publiés''. Il s’agit la d’un instrument documentaire pré-
cieux, qui montre la vitalité de la recherche conduite sous I'impulsion du
CERA pendant soixante ans, ainsi que la richesse et la pertinence des themes
abordés. Cette Table permet également de repérer des figures marquantes et
des concepts-clés depuis la période des pionniers jusqu’aujourd’hui.

11 Une premiére Table générale a été présentée par le Professeur Léon de Saint Moulin
dans Cabhiers des Religions Africaines, vol. 29, n. 65-66 (2002), p. 17-60. Elle était suivie
d’un Index des numéros et d’'un Index des auteurs et des matieres (p. 61-84). Elle se
terminait par un lexique des mots les plus fréquents (p. 85-90). Une longue introduction
(p. 7-16) retracait I'historique du Centre d’Etudes des Religions Africaines (CERA) et de
sa revue, tout en expliquant I'économie de I'ensemble du travail.



