Cahiers
des Religions
A fricaines

Nouvelle série. Volume 6, n. 11-12 (janvier - décembre 2025)

Joseph BELEPE NKUMU-NKEMA et Félicien BODUKA

N'GLANDEY, La religion comme wvecteur intégrateur des  peuples

autochtones du Mai-Ndombe en RD Congo, p. 167-192.
https://doi.org/10.61496/JFY A7826

PRESSES DE L'UNIVERSITE CATHOLIQUE DU CONGO



167

La religion comme vecteur intégrateur
des peuples autochtones du Mai-Ndombe
en RD Congo

Joseph BELEPE NKUMU-NKEMA et Félicien BODUKA N'GLANDEY
Professeurs a I'ISP-NIOKI et U.C.G.B/Kikwit

Résumé - La religion agit comme un vecteur d’intégration en offrant aux
Pygmées des espaces ou ils peuvent se rassembler, partager leurs expériences
et renforcer leur solidarité. Les Eglises deviennent des lieux de rencontre ot les
pygmées peuvent s'affirmer. De plus, la participation a des activités religieuses
contribue a renforcer I'éducation et I'autonomisation économique par le biais
de programmes d’entraide et de développement communautaire. Cependant,
cette intégration n’est pas sans défis. Les tensions entre les croyances tradition-
nelles et les doctrines chrétiennes peuvent parfois engendrer des conflits au sein
des communautés. La religion pour les pygmées du Mai-Ndombe est bien plus
qu'un simple systeme de croyances, elle est un facteur intégrateur qui leur per-
met de naviguer entre tradition et modernité. En favorisant l'unité et en facili-
tant 'acces a des ressources extérieures, la religion joue un role essentiel dans
la lutte pour la reconnaissance et le respect des droits des pygmées dans un
contexte socio-économique difficile.

Mots clés : Religion, intégration, cohésion sociale, pygmées.

Summary - Religion serves as an integrative vector for the Pygmies by pro-
viding them with spaces to gather, share experiences, and strengthen their sol-
idarity. Churches become meeting places where these communities can assert
themselves and claim their identity. Additionally, participation in religious
activities contributes to enhancing education and economic empowerment
through mutual aid and community development programs. However, this
process of integration is not without challenges. Tensions between traditional
beliefs and Christian doctrines can sometimes lead to internal conflicts within
the communities. For the Pygmies of Mai-Ndombe, religion is more than just
a beliefs system; it becomes an essential integrative factor that allows them to
navigate between tradition and modernity. By promoting unity and facilitating
access to external resources, religion plays a fundamental role in their struggle
for recognition and respect for their rights in a complex socio-economic envi-
ronment.

Keywords: Religion, integration, social cohesion, pygmies.



168  Joseph BELEPE NKUMU-NKEMA et Félicien BODUKA N'GLANDEY

Introduction

Les peuples autochtones pygmées (ou les PA) se retrouvent partout
en Afrique Centrale. Ils sont présents en RD-Congo, en République
Centrafricaine, au Cameroun, au Gabon, au Rwanda, au Congo-Brazzaville
et au Burundi. Au Cameroun, ce sont les Baka tandis que pour les autres pays
le terme le plus courant, c’est les Batwa.

De par l'intitulé de cette réflexion, nous nous intéressons davantage aux
PA de la Province du Mai-Ndombe. La prise en compte de leur situation de
discrimination et de marginalisation systématique a fait que plusieurs initia-
tives ont été prises pour leur promotion et leur intégration sociale. Il est né des
associations comme la Lynapico, I’Udrapk etl’ Anapac pour ne citer que celles-ci.

Sans vouloir ici nier les efforts des uns et des autres, considérant égale-
ment le avancées dans un sens comme dans un autre, notre objectif va plutot
dans le sens de montrer de maniere inédite que la religion parait de plus en
plus comme un facteur d’intégration de beaucoup plus englobant pour les
PA aujourd’hui.

En effet, la religion, en I'occurrence le christianisme, est venue proposer
un idéal de société en remettant en question de maniere radicale certaines
pratiques traditionnelles et stéréotypes sociaux bien connus, notamment :
I'exploitation éhontée des PA par les Bantous, la discrimination et la stigma-
tisation dont les PA sont victimes, et pire, le tabou ancestral qui les frappe au
quotidien en ce qui concerne leurs rapports avec les autres.

En d’autres termes, au regard du message évangélique, le Christianisme
comme religion nouvelle est venu inverser le rapport de forces dans la vie
des hommes. A l'encontre de la dialectique inopérante Maitre-Esclave, riche-
pauvre ou Bantous-Batwa, I'Evangile du Christ place désormais, et par un
amour de prédilection, les pauvres, les exclus, les mal-aimés, les gagne-petits
et les rebuts de la société en bonne position dans l'attente et 'accueil incondi-
tionnel du Royaume a avenir.

Bref, le christianisme comme religion fondée sur le mystere pascal de la
mort et de la Résurrection de Jésus-Christ, est venu introduire un élément
nouveau a savoir : la radicalité de Dieu.

Des lors, nous partirons de I’hypothese selon laquelle, la religion comme
promesse et offre irréductible d'un monde nouveau integre dans son plan
de réalisation les attentes diverses des populations ou cultures en quéte de
rédemption.



La religion comme vecteur intégrateur 169

C’est en cela méme que le principe théologique et/ou biblique de 1'uni-
versalisme du salut en Jésus-Christ trouve son fondement indéniable. Dans
le méme ordre d’idées, I'adhésion massive aujourd’hui des PA et d’autres
couches sociales défavorisées a la religion chrétienne constitue a cet égard,
comme un indice majeur de leur détermination a s’auto-libérer déja par eux-
mémes du carcan des coutumes paiennes et rétrogrades’.

Pour ce faire, notre étude concernant les PA du Mai-Ndombe s’articulera
en trois parties : - Histoire, culture et croyances traditionnelles des PA du
Mai-Ndombe ; - L’influence et I'impact des religions importées ; - La religion
comme vecteur d’intégration sociale.

1. Histoire, culture et croyances traditionnelles des PA au
Mai-Ndombe

Les PA, dit-on souvent, sont les premiers occupants de la RD Congo. Ils
possedent des coutumes et un mode de vie qui leur sont propres. Le Mai-
Ndombe n’en fait guere exception. Toutefois un tel point de vue mérite
d’étre nuancé. Pour ce faire, nous analyserons plus en détails leur contexte
historique, leur culture et certaines de leurs croyances ancestrales.

1.1. Contexte historique

A en croire Jean Vansina, les PA du Mai-Ndombe ont suivi les différents
mouvements migratoires des bantous conquérants ; se mettant a leur service
comme défricheurs de champs, fournisseurs de viande de chasse ou comme
coupeurs de noix de palme, en échange du manioc et des bananes. Quel-
quefois, en temps de guerre, ils ont servi d’éclaireurs et de base-arriere aux
populations bantoues®.

Le contexte actuel de leurs rapports avec les Bantous laisse clairement
entrevoir que les PA, premiers occupants dans la Cuvette centrale, furent,
par le passé, soit soumis soit chassés simplement de leurs territoires par les
tribus Nkundo-Mongo du Sud de I’Equateur (Les Bolia, Konda, Iyembe, Bokongo,
Lendo, Ntomba..., etc.).

Bon nombre d’historiens et d’ethnologues abondent dans le méme sens
lorsqu’ils soulignent que :

1 Lire E. DURAND, L’Offre universelle du salut en Christ, Paris, Cerf, 2012, p. 273.
2 J.VANSINA, Introduction a I'ethnographie du Congo, Kinshasa, Presses universitaires du
Congo, 1966, p. 56.



170 Joseph BELEPE NKUMU-NKEMA et Félicien BODUKA N'GLANDEY

« les Pygmées de la forét équatoriale et tropicale ont été peu a peu
supplantés par des nouveaux venus. C’étaient des peuples composés
d’individus de taille élevée et parlant des langues bantu. Comme en
témoigne le Nsong-a-Lyanja, cycle épique des Mongo sur le peuplement
de la vallée du Zaire, les Pygmées autochtones ont été progressivement
refoulés dans les zones les plus reculées des foréts de I'Ituri et de 1'Uele »°.

En conséquence, conclut Olderogge, « les groupes des Pygmées qui
subsistent aujourd’hui sont des ilots (et) témoins d'un peuplement ancien
beaucoup plus étendu dans les foréts de 1’ Afrique équatoriale et tropicale »*.

En considérant plus spécifiquement les PA du Mai-Ndombe, ceux-ci sont
présents sur toute 1'étendue de la Province. Ils seraient majoritaires dans les
deux territoires d’Oshwe et de Kiri. Dans le territoire d’Inongo, par contre,
on trouve de grands ensembles chez les Bolia et quelques groupuscules chez
les Basengele tout comme chez les Ntomba. Lorsqu’on s’approche de Terri-
toires de Kutu, de Mushie et plus loin dans le Plateau, les groupes de familles
PA sont d’installation récente. Le mouvement ne va guere s'amplifiant. A
mesure que 1'on s’éloigne des zones forestieres, la population pygmeée baisse
et/ou se fait rare.

1.2. Contexte socio-culturel actuel

Sous cette rubrique, nous voudrions souligner que la population PA du
Mai-Ndombe vit dans un contexte culturel de domination par les autres
groupes ethniques.

Pour preuve, selon le Pere Léon Gilliard®, missionnaire C.I.C.M, la so-
ciété indigene au Lac Mai-Ndombe était organisée en deux regroupements
distincts : d'un coté les bantous (ou les maitres) et de 'autre, les Batwa et les
Bantamba (ou les esclaves). Les Bantamba sont des esclaves qui pouvaient
s’affranchir du joug de leurs maitres alors que les Batwa sont soumis ou do-
minés culturellement. La raison en est simple. Les Bantamba sont des prison-
niers de guerre, de razzia, les prisonniers de délits publics comme le meurtre
ou encore tout individu insolvable. Il suffisait de payer une rangon pour se
libérer.

3 0. OLDEROGGE, Problemes anthropologiques et linguistiques, dans F. VAN NOTEN et
alii, Préhistoire de I’Afrique centrale, dans www.bokundoli.org, consulté le 11 avril 2025.

4 O. OLDEROGGE, Problemes anthropologiques et linguistiques, p. 311.

5 L. GILLIARD, Etude de la société indigéne, dans Congo (janvier 1925), p. 16-19.



La religion comme vecteur intégrateur 171

La situation des Batwa (singulier Motwa) constituait néanmoins un cas a
part. C’est tout le groupe qui était considéré comme esclave, socialement et
culturellement, astreint aux durs travaux des champs, de la chasse et de la
péche. Chaque village Twa dépendait d'un village bantou proche. Chaque
Bohoto (Muntu) est Nkolo (maitre) d'un Motwa (pygmée). Il assurait sa pro-
tection, se portait garant en cas de litige, le défendait dans les tribunaux et
devrait 'aider a se procurer une épouse.

Selon le témoignage des Anciens (la Mos maiorum), il n'y avait rien de
contraignant de part et d’autre. Le Motwa, parfois, se dérobait vis-a-vis de ses
obligations ou encore se livrait au plus offrant. Bref, cela nous prouve que
face a leur position sociale, les Batwa n’avaient rien d’autre a faire que de se
résigner.

L’administration coloniale avait travaillé pour faire disparaitre toute
forme d’esclavage, rétablir chacun dans sa dignité et traiter tout le monde
sur un méme pied d’égalité.

Selon P. Elshout®, I'apport de la civilisation européenne a été bénéfique,
dans la politique des droits égalitaires. Des cette époque, I'administration co-
loniale avait mis des mécanismes pour protéger les Batwa contre les abus de
leurs maitres. A vrai dire, les Batwa avaient acquis leur indépendance écono-
mique ; ils pouvaient vendre leur copal ou leurs noix de palme a leur propre
compte.

Dans le contexte de cette émancipation, un congres des chefs coutumiers
convoqué sous forme de « Conférence de la natte du Lac Léopold II »” fut
organisé a Inongo, du 10 au 24 avril 1963, sous le haut patronage du Gouver-
nement provincial du Lac Léopold II.

A ce congres fut aussi invités des chefs des clans PA. Ceux-ci, par leur
porte-parole, M. Nkoso (un Motwa) ont réclamé également leur indépen-
dance politique par rapport a leur statut des dominés vis-a-vis des Bahoto
(les Bantous). Dans le méme sens, ils ont plaidé tout haut pour que leurs
chefs de clan soient reconnus comme chefs de groupement et que leur soit
aussi autorisé le mariage avec les femmes bahoto.

6 P.ELSHOUT, Les Batwa des Ekonda, Bruxelles, Musée Royal de I'Afrique centrale, 1963,
p. 2.

7 J.C. WILLAME et B. VERHAEGE, Les Provinces du Congo. Structure et fonctionnement
Nord-Kivu-Lac Léopold I, dans Cahiers économiques et sociaux, n. 3 (octobre 1964),
p. 128.



172 Joseph BELEPE NKUMU-NKEMA et Félicien BODUKA N'GLANDEY

Le gouvernement provincial d'Inongo, a cette époque, avait considéré,
lors des délibérations parlementaires, comme irrecevable la requéte des
Batwa de contracter le mariage avec les femmes Bahoto étant donné qu’elle
s’écartait de la tradition ancestrale et qu’elle n’était pas de nature a garantir
la bonne entente et une cohabitation pacifique entre les différentes tribus.

Quant a leur autonomie politique, les membres de I’Assemblée provin-
ciale avaient délibéré comme suit : les pygmées n’avaient donc pas a l'exiger
étant donné qu’ils ne disposaient d’aucun droit foncier ; leur (re)groupement
n’ayant guere de terre, ils ne pouvaient donc pas, sans aucune base juridique,
prétendre s’organiser en une « chefferie-de-terre »%.

Ce préjugé constitue encore aujourd’hui un obstacle majeur au dévelop-
pement des PA. Il n'y a vraiment pas moyen de développer un PA, l'aider a
acquérir un statut économique supérieur, a posséder plus ou méme a valoir
par lui-méme pendant que son Nkolo (son maitre bantou) vit dans la galere.

Au regard de ce qui précede, il est a noter qu’il y a comme une nette évo-
lution dans les rapports entre les PA et leurs Nkolo, les Bantous. Nous n'en
avons pour preuve que les résultats d’enquétes récemment menées sur ter-
rain dans le territoire d’Inongo, sur un point précis, a savoir : les causes de
résistance des bantous au mariage avec les pygmées.

Les enquéteurs ont révélé, non sans surprise, que « des exceptions au ri-
gorisme tribal deviennent de plus en plus fréquentes et (que) 1’on rencontre
des cas de mariages mixtes harmonieux et heureux. De méme (que)..., des
cas de concubinage clandestin entre pygmées et bantous ne sont pas rares »°.

Cecinous prouve a maints égards, comme I'écrit Agossou Jacob-Médévale,
que la culture ne peut étre considérée comme un systeme clos et figé, ne
varietur (...).

« La culture est une ‘ame vivante’ et se caractérise particulierement
par son ouverture et sa capacité de progresser dans la continuité dune
discontinuité au contact des réalités nouvelles... Toute culture, a certains
égards, vit de sa différence, mais dans une autonomie responsable des
choix qu’elle est amenée a faire »".

8 J.C. WILLAME et B. VERHAEGE, Les Provinces du Congo, p. 138. Le point de vue de Mr
Bosenge, Chef coutumier mit fin a ce débat. Sans avoir tout a fait raison, bien entendu !

9 BONKUMU BO EBOSA et BOKO NGWAME, Quelques causes de la résistance des
Bantous du Territoire d’Inongo au mariage avec les Pygmées, Inongo, S. éd., 1989, p. 13.

10 J.-M. AGOSSOU, Christianisme africain. Une fraternité au-dela de [I'ethnie, Paris,
L'Harmattan, 1987, p. 203.



La religion comme vecteur intégrateur 173

1.3. Croyances ancestrales et religieuses

Les PA ont les mémes croyances que les Bantous de par leur proximité. Le
témoignage des premiers missionnaires venus dans nos régions d’Afrique
nous renseigne que les indigenes connaissaient déja le nom de Dieu. Dans
leur catéchisme, ils ne partaient pas d'un vide conceptuel au sujet de Dieu.
La connaissance de Dieu chez beaucoup de peuples indigenes reposait sur
un fondement religieux solide. Le Concile Vatican II explicite cela en termes
de vérité et de grace qui sont présentes dans le coeur et 'esprit des hommes
de méme que dans les rites et traditions culturelles de chaque peuple.

Trois notions méritent d’étre considérées ici comme étant au fondement
des croyances religieuses et ancestrales des PA du Mai-Ndombe : 1a croyance
en un Etre supréme, la croyance aux esprits tutélaires ou aux ancétres et en-
fin la croyance a la vie apres la mort ou l'eschatologie.

1.3.1. La croyance en un Dieu supréme, créateur de l'univers

S’il nest point attesté un culte spécifique au Créateur chez les PA du Mai-
Ndombe, c’est plutdt au niveau de certains proverbes qu’une telle croyance
est rendue plus explicite.

Ainsi, pour souligner davantage la transcendance de Dieu, les PA disent :
Es’enkani Mbomb’Ibanda (I'espace est a Lui, la cité des hommes). Ou encore,
Ndjakomba on’weba losio (a Lui appartiennent le temps et la durée). Ndjakomba
ndjale, Ndjakomba nko lonkita (tel un fleuve profond, on éprouve de Lui que
silence et admiration).

Un autre exemple qui est a souligner, c’est celui du rapport de subordina-
tion des créatures au Créateur. Il s’agit plus explicitement de la croyance en
la providence divine. Une série de proverbes illustrent encore bien ce type de
croyance : Wotwange, Elim’atokwangele (Tu fais des projets ; Dieu entreprend
également d’orienter ta vie). Ce proverbe met en avant la vanité de l'entre-
prise humaine lorsqu’elle ne rejoint pas le plan de Dieu car c'est Dieu qui
a le dernier mot sous le soleil. La croyance des PA ne laisse guere de place
a la conception prométhéenne de la vie. Ainsi, ’homme qui entreprend ne
peut manifestement compter que sur le secours indispensable de Dieu. Au-
trement dit, 'homme qui croit agir par lui-méme, découvre aussitot toute sa
fragilité et sa vanité. Ceci se vérifie également au niveau de la possession des
biens terrestres. En effet, disent les PA : Ele we, nk’ekwangel Elima (« Ce que tu
manges, c’est uniquement ce que te destine 1’Esprit ». C’est-a-dire « I n'y a

11 AG,n.9.



174 Joseph BELEPE NKUMU-NKEMA et Félicien BODUKA N'GLANDEY

rien qui soit donné a '’homme qui n‘ait été requ du Créateur »). Le proverbe
ne minimise pas l'effort de ’homme a travailler pour vivre, mais il évite a
I'homme de se montrer ingrat vis-a-vis de la providence. L’ingratitude de
I’'homme le condamne a I'insucces et a I'infortune.

1.3.2. Le culte des anceétres

Le rapport aux ancétres est une donnée fondamentale en Afrique. Les PA
entretiennent, en ce qui les concerne, de bons rapports avec les Manes des
ancétres. Un indice précis de cette attitude culturelle est le respect di aux
morts ou aux ascendants décédés. Ceci se remarque le plus souvent lors du
deuil. Enterrer un parent chez les PA est un impératif moral et religieux.

Comme cela s’observe lors des veillées mortuaires, les PA mettent autant
de soins a pleurer les morts. A travers chansons et rites funéraires, pour-
rait-on dire, leurs morts ne sont pas morts.

Ainsi en est-il des ultimes adieux lors de funérailles. A 'annonce du dé-
ces d’'un membre de la famille, c’est de partout que les gens accourent pour
pleurer sur le destin du mort ; on se lamente aussi sur le sort des survivants
: ses enfants, ses proches parents ou sur la veuve qu’il laisse. Mais dans cette
désolation commune s’entrevoit, en méme temps, la valeur infinie de toute
vie. Ainsi les différentes attitudes observées lors des cérémonies mortuaires
expriment une conception de la mort, vécue non pas comme une fin, mais
bien plutdét comme un passage.

C’est tout a fait compréhensible que les Africains ne se pressent pas pour
enterrer les morts. Bien au contraire, c’est en vivant intensément ce moment
particulier que ’homme se découvre dans la totalité de ses dimensions : mi-
crocosme, destinée, communauté, histoire et pérennité'. Les rites funéraires
sont a juste titre une initiation a la mort symbolique : une fagon de se com-
porter face a la mort en la rendant moins réelle et du coup, plus supportable.
Dans leurs fonctions immeédiates, ces rites visent d’une part a préserver le
mort de la mort eschatologique ; c’est-a-dire, de la mort sociale et de 'oubli
et, d’autre part, a préserver les survivants, proches parents du défunt, de la
contagion par la mort.

Ainsi comme éléments de médiation du culte des morts, les rites funé-
raires attestent la croyance en la survie et en un type de rapports spécial

12 Lire le mythe d'Isis et d’Osiris dans : E. MVENG, L’Afrique dans I'Eglise. Paroles d’'un
croyant, Paris, L' Harmattan, p. 8-10.



La religion comme vecteur intégrateur 175

entre les vivants et les trépassés'®. Pour ne pas trop nous y attarder, nous
synthétisons nos analyses autour de trois moments caractéristiques des ri-
tuels funéraires.

1.3.2.1. La phase de séparation et de rupture avec le mort

Comment se préserver et se dépasser dans le contexte d"une mort doulou-
reusement ressentie comme pouvoir d’anéantissement ? Pour vaincre cette
vanité et pouvoir dompter la mort, les Africains symbolisent ce moment de
déréliction par une coupure tranchée. Certains interdits ou éléments cultu-
rels I'expriment bien : le jetine total de nourriture au premier jour du deuil ; et
durant toute la période de deuil, les proches parents ne s'alimentent que tres
peu. Ceux-ci cessent toute activité de ménage ou tous travaux des champs.
IIs ne parlent plus qu’a mi-voix. Ils ont un habillement débraillé pour sym-
boliser la douleur et toute leur souffrance.

1.3.2.2. La phase de réclusion

La réclusion dans le lieu mortuaire est une obligation qui affecte tous
les membres du clan. Dans la pratique habituelle, ce sont les veuves qui y
passent et y restent le plus longtemps possible. Ainsi ayant été proches du
défunt dans la vie, elles lui restent solidaires jusqu’a la mort ; disons méme
jusqu’a la fin du processus d’ancestralisation.

Les veuves, a vrai dire, se solidarisaient ainsi, par une sorte de mort sym-
bolique, avec le défunt jusqu’au moment ou il franchit le seuil de I'éternité.
Le défunt renaissait dans l'au-dela tandis que ses épouses restées sur terre
renaissaient pour leur part, a la vie normale, culturelle et sociale puisqu’étant
libérées du joug des interdits culturels'.

1.3.2.3. La phase de réintégration sociale

Cette phase qui cloture le deuil est marquée par des honneurs et des of-
frandes posthumes d’adieu au défunt pour qu’il ne vienne plus troubler la
paix sociale. Une grande féte était donc organisée. Des danses et d’autres
cérémonies (comme les immolations funéraires des victimes) étaient prévues
en I'honneur du défunt. Ses veuves et ses proches parents renouaient avec
les occupations quotidiennes. Les veuves pouvaient se remarier ; et celles qui
n‘avaient pas trouvé de prétendants retournaient dans leur village d’origine.

13 V.MULAGQO, La religion traditionnelle des bantu et leur vision du monde, (Coll. Bibliothéque
du CERA 5), Kinshasa, Facultés Catholiques de Kinshasa, 1980, p. 43.

14 L.-V. THOMAS, Le symbolisme dans la mort africaine, dans Cahiers de Religions
Africaines, vol. 20-21, n. 39-42 (1986-1987), p. 324.



176 Joseph BELEPE NKUMU-NKEMA et Félicien BODUKA N'GLANDEY

Des cet instant, le mort était invoqué comme un ancétre tutélaire. Il faut
méme dire qu’au jour de I'enterrement, la parole que lui adressait le fils ainé
était en soi une oraison funebre qui nous renseigne mieux sur le type de
rapports qui existent désormais entre le mort et les survivants. Ainsi le fils
ainé s’adressait a son pere, en ces termes : « Pars heureux, sois favorable a
nos demandes, procure-nous beaucoup de naissances, bénis nos semailles et
fais fructifier notre chasse. Ne nous retiens aucune dette et protege-nous »".

En d’autres termes, les rites funéraires sont apaisants a la fois pour le dé-
funt (« Pars heureux ») qui a entrepris son voyage dans le village des ancétres
et pour ses proches qui réintegrent la vie sociale et renouent chacun avec ses
occupations quotidiennes. Tout comme dans l'empire romain, enterrer un
mort était synonyme d’honorer ce dernier ; et 'ensevelir, un devoir sacré.
Ainsi en était-il des soldats tombés en pleine bataille qui étaient enterrés
méme par le camp ennemi ou par les vainqueurs'.

Bref, 'une des significations propres du rituel funéraire, c’est le rapport
des survivants avec les morts. Le rituel met en relation les survivants ter-
restres et les morts-vivants, considérés en Afrique, comme participant dans
I'autre monde, a la vie des ancétres. La croyance populaire laisse penser que
le défunt parti avec tous les honneurs funéraires et hommages posthumes
exerce une médiation favorable pour les vivants aupres des ancétres. Au
moindre malaise social, les vivants ou les membres de la famille s’organi-
saient pour offrir sur sa tombe, des prieres, procéder a des sacrifices et a
des rites de libation, soit pour apaiser sa colere soit pour implorer le pardon.
Nul ne pouvait prouver l'efficacité liée a de telles cérémonies. Mais le com-
mun des mortels y allait de bonne foi. Toutefois nous pouvons relever le
caractere ambivalent de ces pratiques. Si ce n’est pas le défunt qui se plaint
de l'oubli par les survivants, par la voie des songes ou par l'apparition de
certains malheurs, c’est souvent les vivants qui s’organisaient pour apaiser
les morts pour qu’ils ne reviennent pas troubler la paix du village.

15 N. VAN EVERBROECK, Ekond’e Mputela. Histoire, croyances, organisation clanique,
politique sociale et familiale des Ekonda et de leurs Batoa, Tervuren, Archives
d’Anthropologie, p. 270.

16 R. AUDIBERT, Funérailles et sépultures de la Rome paienne. Des sépultures et de la
liberté des funérailles en Droit civil, Paris, Librairie nouvelle de Droit et de jurisprudence,
1885, p. 16.



La religion comme vecteur intégrateur 177

1.3.3. L’eschatologie ou la plénitude de vie chez les PA

Au regard de ce qui précede, les PA croient en la vie apres la mort. Mais
a ce niveau, comme on peut s’en rendre compte, les vues négro-africaines
sur l'au-dela sont plutot divergentes. A 'échelle des traditions courantes, il
y a comme une pléthore de représentations de l'au-dela, des trépassés eux-
mémes et de leurs préoccupations. Les raisonnements simplistes n’y voient
que la réplique d’ici-bas".

A cet égard, pour les PA du Mai-Ndombe tout autant que pour les autres
tribus et ethnies de ce terroir, la mort n’est qu'un passage et une sorte d’émi-
gration vers un autre monde sous un mode de vie tout aussi nouveau que
totalement distinct de la condition humaine spatio-temporelle.

Cet imaginaire collectif, estime Bernardin Muzungu, est tout aussi struc-
turant que l'affirmation attestée, sans savoir de quoi elle est faite, d'une
eschatologie de I'étre humain*®.

2. Impact et influence des religions importées

Les PA ont accueilli a bras ouverts le message libérateur de 1’évangile
porté par les missionnaires. Tout au départ, il ne s’agissait que de deux re-
ligions officielles en RD Congo : le catholicisme et le protestantisme. Les
autres confessions religieuses telles I'islam, le kimbanguisme ou les Eglises
de réveil sont d’apparition récente.

Sous cette rubrique, nous nous proposons davantage de parler de I'in-
fluence du christianisme aupres des populations PA et également par rapport
aux coutumes et croyances traditionnelles. Pour ce faire, nous allons nous
appuyer sur l'option levée pour les marginalisés au diocese d'Inongo d’une
part ; et d’autre part, sur l'initiative prise dans la paroisse de Penzwa, spéci-
fiquement en faveur des PA.

2.1. L’option fondamentale pour les marginalisés au diocese
d’Inongo

Enl'année du centenaire (2007), quatre dimensions de notre vécu ecclésial
ont été mises en évidence en vue d’un nouvel élan ou dynamisme mission-

17 J. NTEDIKA KONDE, A /a rencontre de Dieu. Considérations sur I'apport des Cahiers des
Religions Africaines, dans Cahiers des Religions africaines, vol. 25-26, n. 49-52 (1992),
p. 41-42.

18 B. MUZUNGU, Perspectives eschatologiques dans le culte de Lyangombe, dans Cahiers
des Religions africaines, vol. 25-26, n. 49-52 (1992), p. 181-183.



178 Joseph BELEPE NKUMU-NKEMA et Félicien BODUKA N'GLANDEY

naire : la Révélation, la fraternité universelle dans le Christ, I'option pour les
marginalisés et enfin, la promotion humaine. De toutes ces dimensions, c’est
'option pour les marginalisés qui constitue un défi majeur dans la pastorale
d’ensemble. Car il est question du rapport au Christ pauvre et surtout au
« Christ-dans-les freres ».

Le Christ est venu libérer ’homme de toutes ses entraves. Il a parcouru
toute la Galilée « en faisant le bien » (Ac 10, 38). Il s’est penché sur la mi-
sere de 'homme ; il a relevé '’homme écrasé sous le poids insupportable
des structures politico-religieuses aliénantes. Comme pour les prophetes de
I’A.T,, il s’en est pris au formalisme cultuel de la religion du Temple. Il a
proné la vraie religion qui donne priorité aux veuves et aux orphelins, aux
émigrés et aux économiquement faibles et qui ne se détourne point de cette
« liturgie du frere ». Les cris des affamés, de par le monde, font écho a la pa-
role du Christ dans '’évangile : « J'avais faim, vous ne m ‘avez pas donné a
manger... » (Cf. Mt 25, 35).

Les prophetes, dans I’A.T, interpellent les riches comme le commun des
mortels, dans leur attitude vis-a-vis de non possédants : « Si tu donnes ta
propre subsistance a celui qui a faim, si tu rassasie 'ame indigente, ta lu-
miere se levera sur ’obscurité, et les ténebres seront comme le midi » (Is 58,
10). Les Peres de 1'’Eglise, de leur coté, pronent l'acte de charité : « Donne a
manger a celui qui meurt de faim car, si tu ne lui as pas donné a manger, tu
l'as tué ».

Saint Ambroise parlant des richesses matérielles, fait néanmoins cette in-
terpellation : « Ce sont des biens si tu les donnes aux pauvres, et par une
sorte de pieuse usure, tu établis ainsi Dieu ton débiteur. Ce sont des biens si
tu ouvres les greniers de ta justice et que tu deviennes le pain des pauvres, la
vie des indigents, I'ceil des aveugles, le pere des orphelins ».

L’option préférentielle pour les démunis et les laissés pour compte, en
particulier les PA, entend dépasser le simple niveau d’'une assistance d’ordre
matériel, philanthropique pour mieux engager 1'Eglise locale dans un projet
pastoral d’intégration sociale des marginalisés.

C’est de cette maniere que les intervenants a la session Missions sans fron-
tieres organisée au diocese d’'Inongo, en 2009, plus précisément dans la pa-
roisse Marie-Reine, a Kutu®, ont déploré avec raison la situation inadmis-

19 Une session organisée par I'antenne C.l.A.M/Lonkesa a Kutu, du 15 au 19 Février 2009,
Cf. CIAM-AFRIQUE, Mission sans frontieres. Pour une grande solidarité d’'une Eglise-
communion. Actes de la session de formation du 15 au 19 février 2009 a Lonkesa/Kutu,



La religion comme vecteur intégrateur 179

sible qui prévaut encore dans la partie Nord et Nord-Est du diocése en ce
qui concerne la pratique ou la coutume des Bantamba et celle des Batwa qui,
a vrai dire, sont des esclaves des temps modernes.

L’option fondamentale pour les démunis se veut enfin une réalité glo-
bale qui concerne tout homme et tout I'homme au Mai-Ndombe. La nouvelle
évanggélisation ne pourra faire abstraction de la situation d’extréme pauvreté
qui prévaut actuellement dans la Province.

L’annonce de I'évangile est inséparable du combat quotidien pour la jus-
tice, la dignité humaine, I'égalité de droits, la bonne entente entre les peuples,
toutes valeurs signifiant par elles-mémes 'avenement d"un monde nouveau.

2.2. L’annonce de I’évangile aux PA dans la paroisse de Penzwa

Il y a de noms bien connus comme pionniers de 1'évangélisation de PA
dans la paroisse de Penzwa. Citons le Pere René Van Hoorickx, fondateur
de la Mission de Penzwa chez les Waya (1951), les Pére Charles Brusselaers,
Yves Tuerlinckx, Paul Watervaal, le Fr Jerry Galloway et les Sceurs du service
médical.

La paroisse de Penzwa, convient-il de le dire, est le milieu de la plus
grande concentration des populations PA dans le Territoire de Kiri. Les mis-
sionnaires ont choisi cette paroisse pour étre plus proches des PA et pour
mieux les évangéliser. L'année 1980 mérite d’étre considérée a cet égard
comme un tournant pour deux raisons.

2.2.1. L’arrivée du Fr Jerry Galloway

La pastorale aupres des PA dans la paroisse de Penzwa entre dans un nou-
veau tournant, a l'arrivée et a l'affectation du Fr Jerry Galloway a Penzwa.
Volontaire américain de Corps de la paix au Kasai, le Fr Jerry Galloway,
a son retour aux Etats-Unis, se sentira appelé a servir le Seigneur dans les
pauvres, plus précisément, dans la catégorie de ceux qui sont réduits a moins
que rien.

Ses supérieurs l'aideront a réaliser cet objectif en l'affectant comme mis-
sionnaire-médecin a Penzwa aupres du Pére Charles Brusselears, curé de la
Paroisse ainsi qu’aupres du Pere Joseph Devjonck, vicaire paroissial et prétre
itinérant. D’autres missionnaires viendront les rejoindre au fil des années.

Kinshasa, Secrétariat CIAM-Afrique, 2009.



180  Joseph BELEPE NKUMU-NKEMA et Félicien BODUKA N'GLANDEY

Le Fr Galloway accomplira cette tache a la fois comme médecin directeur,
médecin chef de zone, coordinateur des écoles batwa, coordonnateur de di-
vers projets de développement jusqu’a sa mort, apres pratiquement 30 ans
de présence active a Penzwa. A sa mort, c’est toute une page importante de
cet apostolat particulier qui est tournée.

2.2.2. Nouwvelles initiatives en vue de l'intégration des PA dans
la vie sociale

Ce qui frappe, de prime abord, dans une pastorale de proximité avec les
pygmées a Penzwa, c’est leur état d’extréme pauvreté. Toute initiative pas-
torale de développement ou de promotion humaine qui ne tient pas compte
des besoins immédiats tels que posés par eux-mémes court inévitablement
le risque d’échouer. La prise en charge des urgences quotidiennes que sont le
manger, le logement, la santé ou I'habillement est un préalable pastoral tres
important. Nous le disons pour plusieurs raisons.

Tout d’abord, les PA au Mai-Ndombe vivent séparés des populations ban-
toues. Ils habitent toujours les périphéries, a la lisiere de la forét. La, il n'y a
aucune attirance ni confort de la modernité. Abandonnés a leur triste sort,
les PA se sont donc résignés a cette situation de misere. Etant donné cela, les
missionnaires vont venir en aide aux PA voire aux villages entiers en leur
fournissant de quoi s’habiller, des outils pour les travaux des champs, des
fournitures scolaires et enfin des moyens de survie comme le sel, le savon ou
le pétrole. Il ne s’agissait pas ici d'une pastorale de paternalisme. Les mis-
sionnaires ont appris aux PA des métiers tels que le sciage du bois, les soins
de santé, la conduite de véhicules ou encore le ménage. Beaucoup de PA sont
devenus des cuisiniers, des chauffeurs et des infirmiers.

Ensuite, en rapport avec l'exclusion et la stigmatisation dont les PA
étaient victimes au quotidien, les missionnaires vont aller encore plus loin.
IIs vont créer des centres d’alphabétisation pour les Batwa (CAB) pour
leur apprendre a lire et a écrire. Ayant constaté le succes de cette initiative,
plusieurs démarches ont été menées aupres du Ministre de l'enseignement
pour créer des écoles dans les villages des PA ou a proximité de ceux-ci. Ain-
si les missionnaires ont sollicité des financements dans leur pays d’origine
pour que les enfants PA n’aient plus a parcourir plusieurs kilometres pour
aller a l'école. Cette initiative a permis a tant d’enfants, garcons et filles, a
aller a l'’école. Contrairement a leurs coutumes qui excluaient les filles de
’école, celles-ci ont échappé aux durs travaux des champs ou a la corvée de
baby-sitters lorsque les parents sont absents.



La religion comme vecteur intégrateur 181

Enfin, en plus des écoles créées, les missionnaires ont travaillé a I'ou-
verture de plusieurs centres de santé dans les villages ou habitent des PA.
Comme cela nécessitait un personnel formé et consciencieux, plusieurs PA
et des bantous ont été formés a cette besogne. Tel est le cas du groupe des
Bakengeli®. Les Bakengeli sont en fait des animateurs de santé installés dans
chaque village. L’initiative était du Fr Jerry Galloway. Comme médecin, ce
dernier avait formé indistinctement des Bantous et des PA pour les soins
primaires ou pour les cas d'urgence. Des lors, chaque animateur de santé
ou Mokengeli (au singulier) venait s'approvisionner a Penzwa en produits
pharmaceutiques de premier secours. Les PA malades n‘avaient plus peur
ni honte pour aller se faire soigner. Méme démunis, ils se faisaient soigner
dans les centres de santé installés dans leur village, moyennant une petite
contribution en argent ou en nature. Cette contribution aidait 'animateur de
santé ou Mokengeli a se nourrir ou gagner quelque chose en plus de ce qui
lui était remis par le Fr Galloway (machettes, savons de lessive, vétements,
pieces d’étoffes).

En vérité, les Bakengeli étaient des purs volontaires. Ils n’avaient pas de sa-
laire. Une prime mensuelle était allouée a chaque Mokengeli (savons) et apres
chaque trimestre, des habits, une machette ou un seau. Toutefois leur role
et leur présence étaient indispensables pour le changement des mentalités.

Au regard du travail en profondeur des Bakengeli, on a pu noter les pro-
gres et/ou les changements des mentalités ci-apres : les consultations présco-
laires pour les enfants PA ayant moins de 5 ans étaient devenues réguliéres ;
les consultations prénatales pour les femmes PA n’étaient plus un tabou. Par
rapport a la médecine traditionnelle, les PA avaient renoncé a 'usage abu-
sif de certaines racines, feuilles ou écorces d’arbre pour se soigner. Le Fr
Galloway a fait adopter de nouvelles méthodes qui facilitaient le travail de
conscientisation par les Bakengeli, notamment : la layette gratuite pour les
femmes pygmées qui attendaient famille ; un certificat de naissance délivré
au Centre de santé pour chaque enfant nouveau-né, comme document offi-
ciel certifiant sa naissance sur le territoire congolais, gage de son identité et
de sa nationalité congolaise ; et une prime d’encouragement pour les infir-
miers dont les centres soignaient et enregistraient le plus grand nombre des
malades PA. Il y a lieu aussi de noter que grace a cette synergie, des travaux
d’assainissement ont été réalisés dans des villages des PA et dans la proximi-

20 Bakengeli est le pluriel du mot lingala Mokengeli qui signifie veilleur ou vigile de nuit.
Celui qui guette I'aurore. Le terme, dans la Bible, évoque aussi 'attitude de la plupart des
prophétes ou envoyés de Dieu qui passent pour étre des éveilleurs d’'une conscience
endormie face aux dangers de I'idolatrie.



182 Joseph BELEPE NKUMU-NKEMA et Félicien BODUKA N'GLANDEY

té de leur habitat. Les PA, pour leur part, ont eu de moins en moins recours a
la médecine traditionnelle. Méme au niveau de 'apostolat, les missionnaires
ont responsabilisé des mamans aides-soignantes au niveau des CEVB pour
plus de suivi.

2.3.Le role des Eglises comme espaces de rencontre et de
solidarité

Les PA du Mai-Ndombe, souvent marginalisés dans la société, trouvent
dans les Eglises des espaces de rencontre essentiels. Ces institutions reli-
gieuses jouent un role clé dans la promotion de la solidarité a travers des va-
leurs partagées, offrant un lieu ou les différents groupes ethniques peuvent
interagir, se comprendre et se soutenir mutuellement®. Les PA ont une riche
culture traditionnelle souvent mise a I'’écart par les autres groupes ethniques.
Les discriminations dont ils souffrent sont souvent exacerbées par des inégali-
tés socio-économiques, qui se manifestent par un acces limité a I'éducation et
aux soins de santé”. La religion a toujours occupé une place importante dans
leur vie, apportant une dimension spirituelle a leur existence quotidienne. Se-
lon I'anthropologue J.-P. Olivier de Sardan, « la religion est un moyen pour les
groupes marginalisés de revendiquer leur identité »2. Les Eglises sont souvent
pergues comme des lieux neutres ot toutes les personnes peuvent se rassem-
bler sans distinction ethnique. « L’Eglise est une communauté qui transcende
les barrieres sociales »*, affirme le sociologue G. Balandier, soulignant son
potentiel & réunir des individus autour d’un objectif commun. Les Eglises or-
ganisent des activités sociales et culturelles qui favorisent l'interaction entre
PA et non-PA. Cela inclut des événements tels que des fétes religieuses, des
ateliers d’éducation ou des programmes d’entraide.

En outre, de nombreuses Eglises aidées par des ONG nationales ou in-
ternationales mettent en ceuvre des programmes d’entraide qui ciblent spé-
cifiquement les besoins des populations pygmées. Ces initiatives visent a
améliorer 'acces a Iéducation et aux soins de santé. Les Eglises offrent éga-
lement une plateforme pour que les pygmeées puissent partager leur culture
avec d’autres groupes.

21 S. BAHUCHET, Pygmées Baka, cf. https://www.universalis.fr/encyclopedie/pygmees-
baka/, consulté le 11 décembre 2021.

22 COMITE D’ASSISTANCE JURIDIQUE DU MAI-NDOMBE, Eglises et Réconciliation.
Cf. https://www.cajmai-ndombe.org/eglises-et-reconciliation/, consulté le 11 décembre
2021.

23 J.-P. OLIVIER DE SARDAN, Anthropologie et développement, Paris, Karthala,
2005, p. 202.

24 G. BALANDIER, Contribution a une sociologie de la dépendance, dans Cahiers
internationaux de sociologie, n. 12 (1952), p. 54.



La religion comme vecteur intégrateur 183

Les PA du Mai-Ndombe sont souvent confrontés a des défis sociaux et
économiques qui les marginalisent par rapport aux autres groupes eth-
niques. Dans ce contexte, les Eglises ont un rdle crucial en tant qu’espaces de
rencontre et de solidarité. Ces institutions religieuses ne se limitent pas a étre
des lieux de culte, mais elles deviennent des plateformes d’interaction inter-
culturelle et d’entraide communautaire. Elles offrent aux pygmées un espace
ou ils peuvent revendiquer leur identité chrétienne tout en interagissant avec
d’autres communautés.

Les PA du Mai-Ndombe possedent une culture riche, profondément an-
crée dans leur mode de vie traditionnel qui repose sur la chasse, la cueillette
et une connaissance intime de la forét. Cependant, ils sont souvent stigmati-
sés et exclus des dynamiques sociales plus larges qui régissent la société pro-
vinciale. Historiquement, cette exclusion a été accentuée par des politiques
coloniales qui ont favorisé d’autres groupes ethniques, laissant les pygmées
dans une position de vulnérabilité.

La religion joue un rdle central dans la vie quotidienne des PA, leur of-
frant non seulement une structure morale mais aussi une communauté ou
ils peuvent se rassembler. Les Eglises, en tant qu’institutions religieuses, de-
viennent ainsi des refuges spirituels ou ils se sentent acceptés et aimés tout
en s'engageant avec d’autres cultures. Dans ce cadre, la figure du pasteur ou
du prétre est souvent pergue comme un leader communautaire qui promeut
I'unité et la compréhension entre les différentes ethnies.

Les Fglises représentent des lieux d’accueil sans distinction ethnique ou
sociale. Ce caractere inclusif est fondamental pour favoriser l'interaction
entre pygmées et non-pygmées. Dans ces espaces, les individus peuvent
partager leurs expériences, leurs histoires et leurs cultures respectives dans
un environnement sécurisé. Les valeurs chrétiennes telles que la charité et
la compassion sont mises en avant pour encourager le dialogue. Les activi-
tés communautaires organisées par les Eglises jouent également un role clé
dans cette dynamique. Des événements tels que des cérémonies religieuses,
des ateliers éducatifs ou autres permettent aux membres de différentes com-
munautés de se rencontrer et d’apprendre a se connaitre, favorisant ainsi la
création des liens sociaux. Ce processus d’interaction contribue a réduire les
stéréotypes négatifs associés aux pygmées en présentant leur culture sous
un jour positif. En effet, ces rencontres permettent aux membres de diffé-
rentes communautés de découvrir les richesses culturelles des pygmeées,
contribuant ainsi a renforcer le tissu social local.



184 Joseph BELEPE NKUMU-NKEMA et Félicien BODUKA N'GLANDEY

Les Eglises ne se contentent pas d’étre des lieux de rencontre ; elles mettent
également en ceuvre des programmes d’entraide visant a répondre aux be-
soins spécifiques des populations pygmeées. Ces initiatives sont souvent mo-
tivées par une volonté des Eglises d‘aider ceux qui sont dans le besoin, mais
elles ont aussi un impact direct sur la vie quotidienne des bénéficiaires. Ces
actions renforcent le sentiment de solidarité au sein des communautés ecclé-
siales tout en attirant l'attention sur les défis auxquels font face les pygmées.
Des études montrent que « la reconnaissance culturelle favorise la solidarité
interethnique »*, comme le souligne 'anthropologue M. Agier. Ces initia-
tives contribuent a renforcer I'identité culturelle des pygmées au sein de la
société provinciale plus large. En participant activement aux programmes
religieux et sociaux proposés par les Eglises, ils ont 'occasion de partager
leurs traditions et leurs valeurs avec d’autres groupes ethniques. Cela favo-
rise non seulement le respect mutuel mais aussi une meilleure compréhen-
sion interculturelle.

Malgré leur role positif dans la promotion de la rencontre et de la soli-
darité, les Eglises sont confrontées a plusieurs défis. Les tensions intereth-
niques peuvent parfois émerger au sein méme des communautés religieuses
lorsque certaines voix dominent. Par ailleurs, il est crucial que les leaders re-
ligieux soient formés pour gérer ces dynamiques interculturelles afin qu’ils
puissent naviguer efficacement entre les différentes attentes et besoins des
membres de leurs communautés respectives. Pour renforcer cette solidari-
té entre pygmées et non-pygmées, il est vital que les Eglises continuent a
promouvoir le dialogue interculturel tout en luttant contre les stéréotypes
négatifs associés aux PA. Cela peut impliquer l'organisation de séminaires
sur la diversité culturelle ou encore la mise en place de projets collaboratifs
impliquant toutes les parties prenantes.

3. La religion comme vecteur d’intégration sociale

La religion joue un role fondamental dans l'intégration des PA, non seu-
lement en tant que systeme de croyances, mais aussi comme un vecteur de
cohésion sociale et culturelle. Voyons comment la religion contribue a I'iden-
tité des PA du Mai-Ndombe, a leur intégration sociale, a la préservation de
leur culture, a la résolution des conflits et a la promotion de la paix dans la
province.

25 M. AGIER, La peur des autres. Essai sur I'indésirabilité, Paris, Rivages, 2022, p. 88.



La religion comme vecteur intégrateur 185

3.1. La religion comme fondement identitaire

Pour les PA, la religion est intimement liée a leur mode de vie et a leur
environnement. Les croyances animistes, qui sont souvent au cceur de leurs
pratiques religieuses, leur permettent de comprendre et d’interagir avec le
monde naturel. Chaque élément de la nature posséde une ame ou un es-
prit. Cela leur permet de tisser un lien profond avec leur environnement.
Les foréts, les animaux et les éléments naturels sont considérés comme des
entités vivantes avec lesquelles ils interagissent. Cette connexion est essen-
tielle car elle donne un sens a leur existence et a leur mode de vie. Selon J.-P.
Olivier de Sardan, « la religion constitue un cadre de référence qui donne
sens aux événements et aux relations sociales »*. Par exemple, les rituels
de chasse sont imprégnés de significations religieuses. Avant de partir a la
chasse, les PA effectuent des prieres et des offrandes pour apaiser les esprits
des animaux qu’ils s'apprétent a tuer, afin d’assurer une chasse fructueuse.
Colin Turnbull souligne que ces moments de rassemblement renforcent non
seulement l'identité individuelle mais aussi celle du groupe : « Les rituels
sont un moyen puissant de célébrer et d’affirmer qui ils sont en tant que
peuple »¥. Cela illustre comment la religion structure non seulement leurs
pratiques quotidiennes, mais aussi leur rapport au monde naturel. Le méme
Colin Turnbull évoque comment ces rituels « soulignent non seulement I'ap-
partenance a un groupe, mais aussi la connexion profonde avec la terre et les
ancétres »*. En outre, les rituels religieux offrent aux pygmées un sentiment
d’identité et de fierté culturelles distinctes des peuples voisins, agriculteurs
ou éleveurs. En célébrant leurs traditions religieuses, ils renforcent leur atta-
chement a leur culture et a leurs racines. Cela les aide a résister a I'assimila-
tion culturelle et a préserver leur patrimoine unique.

3.2. La préservation culturelle par la religion

La religion peut également agir comme un moyen de préserver la culture
pygmée face a I'assimilation. Car, méme les rituels des Eglises auxquelles les
PA adherent jouent un rdle crucial dans la préservation culturelle pygmée.
I faut dire que certains rituels des PA sont intégrés dans le christianisme
local tout en conservant leurs éléments originaux. L’anthropologue A. H. L.
Baird explique que « la syncrétisation des croyances permet aux pygmées
de naviguer entre deux mondes sans renoncer completement a leur identi-

26 O. DE SARDAN, Anthropologie et développement, p. 96.
27 O. DE SARDAN, Anthropologie et développement, p. 96.
28 C. TURNBULL, The Forest People, New York, Simon & Schuster, 1961, p. 187.



186 Joseph BELEPE NKUMU-NKEMA et Félicien BODUKA N'GLANDEY

té »*. Les PA qui adoptent le christianisme doivent souvent naviguer entre
leurs croyances traditionnelles et les nouvelles attentes sociales. Cela peut
mener a un conflit intérieur ou certains ressentent qu’ils trahissent leur héri-
tage culturel en embrassant une foi étrangere. Cette dualité est illustrée par
les témoignages des pygmées qui expriment le désir d’étre acceptés par la
société environnante tout en cherchant a préserver leurs traditions. La reli-
gion devient alors un moyen complexe d’équilibrer ces deux mondes. Cela
montre comment la religion peut servir de pont entre tradition et modernité
ou ouverture aux autres communautés.

Les Eglises auxquelles ils adhérent facilitent leur intégration sociale tout
en offrant des moyens de préserver leurs traditions culturelles face aux
pressions extérieures. Bien que cette dynamique puisse parfois étre conflic-
tuelle, elle souligne la résilience et I'adaptabilité des PA dans un monde en
constante évolution. La religion peut servir comme un bouclier protecteur
contre I'érosion culturelle. En se réunissant autour des croyances communes
avec les autres communautés et en célébrant leurs traditions lors des céré-
monies religieuses communes, les PA renforcent leur identité collective face
aux pressions extérieures. Cela devient particulierement important dans un
contexte ou les cultures autochtones sont souvent menacées par la mondia-
lisation ou l'exploitation économique de leurs terres. La pratique religieuse
devient alors un acte de résistance culturelle, permettant aux PA non seu-
lement de préserver leur héritage, mais aussi d’affirmer leur place dans le
Mai-Ndombe.

Au-dela de l'identité individuelle et communautaire, la religion joue éga-
lement un rdle crucial dans l'intégration des pygmées au sein des sociétés
plus larges. Au Mai-Ndombe, certaines missions chrétiennes ont établi des
relations avec les PA, facilitant ainsi leur intégration dans des structures so-
ciales plus vastes.

Tout d’abord, la religion peut servir de pont entre les PA et les autres
groupes ethniques de la province. En partageant la foi commune a toutes
les communautés provinciales, les PA peuvent trouver un terrain d’entente
avec les autres communautés et favoriser ainsi la compréhension mutuelle
et le respect interculturel. La participation a des rituels religieux et a des
pratiques spirituelles communes renforcent le lien des pygmées avec leurs

29 A.H.L BAIRD, Pygmy Cultures and the Politics of Recognition, London, Routledge, 2018,
p. 214.



La religion comme vecteur intégrateur 187

communautés ecclésiales et leur permet de s’identifier pleinement en tant
que membres a part entiere de ces communautés, sans stigmatisation ni
mépris.

Les PA, souvent marginalisés et discriminés, trouvent ainsi dans ces
Eglises une opportunité de se connecter avec les autres membres de la so-
ciété et de trouver leur place au sein de celles-ci. La religion leur permet de
partager des valeurs communes avec les autres membres de la communauté,
créant ainsi un sentiment d’appartenance et de solidarité. En adoptant la foi
et en participant aux rituels et aux cérémonies de ces Eglises, les PA ont pu
tisser des liens avec les autres membres de la société et étre acceptés en leur
sein®.

Enfin, la religion a également offert aux pygmeées un sentiment de récon-
fort et d’espoir dans des moments difficiles. En trouvant du réconfort dans
leur foi, les pygmées ont pu surmonter les obstacles et les défis auxquels ils
ont été confrontés, renforgant ainsi leur résilience et leur capacité a s’intégrer
dans la société®. En outre, la religion offre aux pygmées du Mai-Ndombe
un cadre moral et éthique qui favorise la cohésion sociale et le respect des
normes communautaires et chrétiennes. En suivant les enseignements reli-
gieux, les PA renforcent leur lien avec les autres membres de la société et
contribuent positivement au bien étre communautaire.

Cependant, cette intégration n'est pas sans défis. L’ethnologue M.
Leclerc-Cessac note que « la conversion au christianisme peut offrir une
reconnaissance sociale aux Pygmées, mais elle peut également entrainer une
perte de certaines traditions ancestrales »*. Cela montre que la religion peut
étre un couteau a double tranchant : elle offre des opportunités d’intégration
tout en posant des risques pour la préservation culturelle.

Selon Emile Durkheim, « la vie religieuse est avant tout une vie collec-
tive »¥. Ces moments partagés renforcent non seulement les croyances in-
dividuelles mais aussi le tissu social de la communauté. Les participants se
sentent ainsi unis par des valeurs et des traditions communes. Le renforce-
ment des liens communautaires a travers les rituels religieux est un aspect

30 S.BAHUCHET, Les pygmées Aka et la forét centrafricaine : ethnologie écologique, Paris,
SELAF, 1992, p. 148.

31 E. MUDINGA, Les Pygmées et l'intégration nationale en République Démocratique du
Congo, Kinshasa, Université de Kinshasa, 2014, p. 68 ; S. BAHUCHET, Les Pygmées
d’Afrique centrale, Paris, Peeters Publishers, 2006, p. 143.

32 LECLERC-CESSAC, Les Pygmeées et le Christianisme, Paris, L'Harmattan, 2009, p. 86.

33 E.DURKHEIM, Les Formes élémentaires de la vie religieuse, Paris, Presses Universitaires
de France, 1912, p. 342.



188  Joseph BELEPE NKUMU-NKEMA et Félicien BODUKA N'GLANDEY

important aujourd’hui. Cela contribue a I'éducation et a la socialisation des
jeunes membres de la communauté. Cette expérience collective renforce le
sentiment d’appartenance et le sentiment d’égalité, indépendamment du sta-
tut social habituel de chaque membre*.

Les rituels religieux favorisent aussi le développement de relations inter-
personnelles solides au sein d'une communauté. En participant ensemble
a des activités religieuses, les membres tissent des liens affectifs qui trans-
cendent les simples relations sociales. Ces interactions régulieres créent une
atmosphere de confiance et de soutien mutuel. On voit naitre des mariages
entre différents groupes ethniques. Les rituels sont essentiels pour créer et
maintenir la solidarité au sein des Eglises. Ils jouent également un role cru-
cial en période de crise ou d’adversité. Lorsque certains PA font face a une
tragédie ou a un défj, ils se tournent souvent vers leurs coreligionnaires ou
vers les structures caritatives des Eglises pour trouver du réconfort et du
soutien.

A long terme, la participation réguliére aux rituels ecclésiaux communs
contribue a forger une identité collective forte au sein de la grande commu-
nauté. Cela renforce le tissu social global. La religion joue un role intégrateur
en fournissant une base morale commune. Cette base est essentielle pour
maintenir I’harmonie sociale et encourager la coopération entre les membres.
Car, les PA sont souvent stigmatisés également a cause de leur moralité. I
est crucial d’inculquer aux jeunes PA des valeurs universelles telles que le
respect, la tolérance et la solidarité.

L’éducation religieuse joue un role fondamental dans la transmission
des valeurs culturelles et morales au sein des communautés. L’éducation
religieuse et la sensibilisation a la diversité culturelle chez les PA du Mai-
Ndombe sont des aspects importants pour la promotion du respect, de la
compréhension mutuelle et de la cohabitation pacifique au sein des commu-
nautés de cette province. Longtemps marginalisés et discriminés en raison
de leur mode de vie traditionnel, de leurs croyances religieuses et de leur
culture unique, les pygmées sont a reconsidérer. Dans ce contexte, 1’édu-
cation religieuse et la sensibilisation a la diversité culturelle jouent un rdle
crucial dans la promotion de la tolérance, du respect et de la coexistence
harmonieuse entre les différentes communautés. Dans le contexte des PA et
d’autres populations, 'appel au respect de la diversité culturelle se présente
comme une solution efficace pour renforcer le vivre-ensemble.

34 V. TURNER, The Ritual Process : Structure and Anti-Structure, New York, Cornell
University Press, 1969, p. 34.



La religion comme vecteur intégrateur 189

Par ailleurs, la valorisation de cette diversité peut renforcer la représen-
tativité et I'inclusion des PA dans les instances décisionnelles®. En intégrant
les PA dans des discussions sur les politiques publiques liées a la religion et a
la culture, ces derniers peuvent faire entendre leurs voix et revendiquer leurs
droits. De ce fait, la reconnaissance de leur identité contribue a la construc-
tion d’une société plus juste ou chaque groupe se sent valorisé et respecté.
Il est également important de souligner que le vivre-ensemble est renforcé
lorsque les différentes cultures voisines coexistent harmonieusement. Cette
coexistence, lorsqu’elle est bien gérée, peut se traduire par des actions com-
munes pour le bien-étre de la communauté®. Par exemple, des projets por-
tant sur la protection de I'environnement ou l'assistance aux populations
vulnérables peuvent voir le jour, favorisant une dynamique de coopération
entre les PA et d’autres groupes. A ce propos, David R. Smock note que cela
peut créer davantage un sentiment d’appartenance collective®.

En outre, I'éducation joue un r6le crucial dans la valorisation de la diver-
sité culturelle. En introduisant des programmes éducatifs axés sur la promo-
tion de valeurs telles que le respect et la tolérance, les jeunes pourront batir
des fondations solides pour un futur pacifique et harmonieux. Une éduca-
tion qui célebre la diversité culturelle prépare les générations futures a vivre
ensemble en respectant les différences et en trouvant des points d'unité®.
Dans le cas des PA, cette éducation doit étre adaptée pour respecter leurs
spécificités culturelles tout en favorisant une sensibilisation a la diversité.
Olivier de Sardan souligne que « la culture des populations autochtones est
souvent mal comprise par les sociétés dominantes »*.

Les médias modernes et les technologies numériques peuvent également
jouer un rdle clé dans cette sensibilisation. En utilisant ces outils pour parta-
ger des histoires, des vidéos ou des témoignages sur les cultures PA, on peut
toucher un public plus large et favoriser une meilleure compréhension. Pour
Néstor Garcia Canclinin, « les nouvelles technologies offrent une plateforme

35 J. LEVESQUE, La diversité religieuse en milieu communautaire : enseignements et
répercussions, Paris, Presses Universitaires, 2015, p. 89.

36 M. E. BWONGO, The Pygmies of the forest of the Mai-Ndombe in Congo : Between
poverty and conservation, dans Journal of contemporary African studies, n. 36 (2018), p.
253-271.

37 D.-R. SMOCK, Religion and Conflict Resolution, New York, United States Institute of
Peace Press, 2013, p. 78.

38 M. SOW, Pygmeées et coexistence : défis et opportunités au XXle siecle, dans Revue
des études sociales, n. 5 (2019), p. 32.

39 J.-P. O. DE SARDAN, Anthropologie et développement, p. 146.



190 Joseph BELEPE NKUMU-NKEMA et Félicien BODUKA N'GLANDEY

unique pour célébrer la diversité culturelle »*. Selon I'anthropologue F.-B.
Huet « la culture pygmée est un trésor de sagesse qui mérite d’étre préser-
vé »il,

3.3. Lareligion comme lieu de résolution des conflits et de pro-
motion de la paix

La religion a toujours joué un role important dans la résolution des
conflits et la promotion de la paix entre les différentes populations a travers
le monde. La foi peut servir de base commune pour favoriser la compréhen-
sion mutuelle et le respect entre les divers groupes ethniques et culturels.
Dans le cas des PA du Mai-Ndombe, la foi peut également jouer un role
crucial dans la gestion des éventuels conflits et la promotion de la paix avec
les autres populations*. La marginalisation et la discrimination dont ils sont
'objet de la part des autres populations environnantes, peut conduire a des
conflits sociaux et parfois méme a des situations de violence. Cependant, la
foi a toujours été, depuis un temps, le pont qui favorise le dialogue et la ré-
conciliation entre les pygmées et les autres populations.

En effet, les communautés pygmées ont leurs propres croyances reli-
gieuses et pratiques spirituelles qui peuvent étre utilisées comme moyen de
construire des ponts avec les autres groupes ethniques. De plus, les Eglises
auxquelles ils ont adhéré, promeuvent la tolérance et le respect mutuel entre
les différentes populations en encourageant la compassion, la solidarité et le
pardon. En favorisant ces valeurs, ces Eglises peuvent contribuer a apaiser
les tensions et a résoudre les conflits qui peuvent surgir entre les PA et les
autres populations.

Outre la mise en place de programmes de développement économique
et social spécifiquement destinés aux PA, tels I'acces des PA a I'éducation,
a la santé, a l'emploi et a d'autres services de base, les Eglises peuvent
également jouer un role de médiateur dans les conflits interethniques et
intercommunautaires impliquant les PA, surtout en ce qui touche a leurs
terres et a leurs conditions de vie®. Elles peuvent encourager le dialogue,
la réconciliation et la résolution pacifique des différends, favorisant ainsi la
promotion de la paix dans la province. John Paul Lederach affirme que les

40 GARCIA CANCLINI, Cultures hybrides, Madrid, Paidos, 1990, p. 226.

41 F.-B. HUET, Les Pygmées : une culture a redécouvrir, Paris, Karthala, 2010, p. 45.

42 M. LECLERC-CESSAC, Les Pygmées et le Christianisme, p. 178.

43 S. BAHUCHET, H. RUELLANDR, & P. GEORGET, Les peuples autochtones pygmées
dans la forét gabonaise : de l'inclusion sociale a la dépossession, Paris, L'Harmattan,
2017, p. 98.



La religion comme vecteur intégrateur 191

religieux ont souvent joué le role de médiateurs dans les conflits entre com-
munautés. L’autorité morale du pasteur ou du prétre peut aider a apaiser
les tensions : « les leaders religieux possedent une légitimité unique qui leur
permet d'intervenir efficacement dans les conflits »*. Des initiatives inter-
confessionnelles ont toujours vu le jour pour promouvoir la paix entre popu-
lations diverses en RDC. Marie-Jeanne Nguema affirme que « les Eglises ont
été cruciales pour rétablir le dialogue entre communautés »*.

Malgré ces efforts, certaines fractures internes persistent, il convient de
promouvoir une éducation religieuse axée sur le dialogue pour renforcer les
liens entre les différentes communautés. Vanessa Wills abonde dans le méme
sens : « I’éducation joue un réle fondamental dans la promotion d’une culture de
paix »*. Impliquer les jeunes dans ces initiatives peut également dynamiser
le processus de réconciliation, offrant ainsi une perspective nouvelle sur le
dialogue intercommunautaire. La religion revét un potentiel puissant de ré-
solution des conflits et de promotion de la paix entre les PA du Mai-Ndombe
et d’autres populations de la province.

Conclusion

La religion joue un role multi facette dans l'intégration des PA au Mai-
Ndombe : elle fagonne leur identité collective, facilite leur intégration sociale
tout en offrant des moyens pour préserver leurs traditions culturelles face
aux défis contemporains. La province du Mai-Ndombe, en RD Congo, abrite
les PA, un groupe ethnique riche en culture et en traditions. Au fil des an-
nées, la religion a joué un role crucial dans le processus de leur intégration au
sein de la société.

La spiritualité pygmée est souvent ancrée dans une relation profonde avec
la nature, ou les esprits des ancétres et des éléments naturels occupent une
place centrale. Cependant, l'arrivée des missionnaires scheutistes ou protes-
tants dans la région a introduit de nouvelles croyances et pratiques. Cette
interaction entre traditions ancestrales et doctrine chrétienne a conduit a un
syncrétisme religieux unique. Les PA ont commencé a intégrer des éléments
de la foi chrétienne tout en préservant leurs rites traditionnels, créant ainsi
une nouvelle identité culturelle.

44 J. P. LEDERACH, Mediation in Religious Conflicts, New York, The Good Press, 2015,
p. 102.

45 M.-J. NGUEMA, The Role of Churches in Peacebuilding, London, Bookmark, 2018,
p. 134.

46 V. WILLS, Education and Peacebuilding, dans African Studies Review, n. 5 (2016), p. 56.



192 Joseph BELEPE NKUMU-NKEMA et Félicien BODUKA N'GLANDEY

La religion sert également de plateforme pour le renforcement des liens
communautaires. Les cérémonies religieuses, qu’elles soient catholiques, pro-
testantes ou autres, favorisent la cohésion sociale et permettent aux membres
de la communauté de se rassembler autour des valeurs partagées. Ces ras-
semblements sont essentiels pour la transmission des connaissances et des
traditions, renforcant ainsi I'identité des PA face aux défis d’aujourd’hui.

De plus, les organisations religieuses dans la province jouent un rdle clé
dans le développement socio-économique des PA. Elles offrent des oppor-
tunités d’éducation, de santé et de formation professionnelle, contribuant
a I'émancipation économique tout en respectant les valeurs culturelles. Par
conséquent, la religion ne se limite pas a une simple croyance spirituelle,
elle est un outil d'intégration qui aide les PA a naviguer dans un monde en
mutation tout en préservant leur héritage culturel.

Enfin, la religion agit comme un vecteur intégrateur puissant pour les PA
du Mai-Ndombe. Elle facilite non seulement 'adaptation aux changements
socioculturels, mais renforce également leur identité collective et leur rési-
lience face aux défis externes. Elle est un vecteur de cohésion sociale, de paix
entre les PA et les autres groupes ethniques de la province du Mai-Ndombe.





