
PRESSES DE L’UNIVERSITE CATHOLIQUE DU CONGO

Cahiers
des Religions
Africaines
Nouvelle série. Volume 6, n. 11-12 (janvier - décembre 2025)

Joseph BELEPE NKUMU-NKEMA et Félicien BODUKA 
N’GLANDEY, La religion comme vecteur intégrateur des peuples 
autochtones du Mai-Ndombe en RD Congo, p. 167-192.  

https://doi.org/10.61496/JFYA7826 



167

La religion comme vecteur intégrateur  
des peuples autochtones du Mai-Ndombe 

en RD Congo  
Joseph BELEPE NKUMU-NKEMA et Félicien BODUKA N’GLANDEY 

Professeurs à l’ISP-NIOKI et U.C.G.B/Kikwit

Résumé  - La religion agit comme un vecteur d’intégration en offrant aux 
Pygmées des espaces où ils peuvent se rassembler, partager leurs expériences 
et renforcer leur solidarité. Les Églises deviennent des lieux de rencontre où les 
pygmées peuvent s’affirmer. De plus, la participation à des activités religieuses 
contribue à renforcer l’éducation et l’autonomisation économique par le biais 
de programmes d’entraide et de développement communautaire. Cependant, 
cette intégration n’est pas sans défis. Les tensions entre les croyances tradition-
nelles et les doctrines chrétiennes peuvent parfois engendrer des conflits au sein 
des communautés. La religion pour les pygmées du Mai-Ndombe est bien plus 
qu’un simple système de croyances, elle est un facteur intégrateur qui leur per-
met de naviguer entre tradition et modernité. En favorisant l’unité et en facili-
tant l’accès à des ressources extérieures, la religion joue un rôle essentiel dans 
la lutte pour la reconnaissance et le respect des droits des pygmées dans un 
contexte socio-économique difficile.

Mots clés : Religion, intégration, cohésion sociale, pygmées.

Summary - Religion serves as an integrative vector for the Pygmies by pro-
viding them with spaces to gather, share experiences, and strengthen their sol-
idarity. Churches become meeting places where these communities can assert 
themselves and claim their identity. Additionally, participation in religious 
activities contributes to enhancing education and economic empowerment 
through mutual aid and community development programs. However, this 
process of integration is not without challenges. Tensions between traditional 
beliefs and Christian doctrines can sometimes lead to internal conflicts within 
the communities. For the Pygmies of Mai-Ndombe, religion is more than just 
a beliefs system; it becomes an essential integrative factor that allows them to 
navigate between tradition and modernity. By promoting unity and facilitating 
access to external resources, religion plays a fundamental role in their struggle 
for recognition and respect for their rights in a complex socio-economic envi-
ronment.

Keywords: Religion, integration, social cohesion, pygmies.



168 Joseph BELEPE NKUMU-NKEMA et Félicien BODUKA N’GLANDEY

Introduction
Les peuples autochtones pygmées (ou les PA) se retrouvent partout 

en Afrique Centrale. Ils sont présents en RD-Congo, en République 
Centrafricaine, au Cameroun, au Gabon, au Rwanda, au Congo-Brazzaville 
et au Burundi. Au Cameroun, ce sont les Baka tandis que pour les autres pays 
le terme le plus courant, c’est les Batwa. 

De par l’intitulé de cette réflexion, nous nous intéressons davantage aux 
PA de la Province du Mai-Ndombe. La prise en compte de leur situation de 
discrimination et de marginalisation systématique a fait que plusieurs initia-
tives ont été prises pour leur promotion et leur intégration sociale. Il est né des 
associations comme  la Lynapico, l’Udrapk et l’Anapac pour ne citer que celles-ci. 

Sans vouloir ici nier les efforts des uns et des autres, considérant égale-
ment le avancées dans un sens comme dans un autre, notre objectif va plutôt 
dans le sens de montrer de manière inédite que la religion paraît de plus en 
plus comme un facteur d’intégration de beaucoup plus englobant pour les 
PA aujourd’hui.

En effet, la religion, en l’occurrence le christianisme, est venue proposer 
un idéal  de société en remettant en question de manière radicale certaines 
pratiques traditionnelles et stéréotypes sociaux bien connus, notamment  : 
l’exploitation éhontée des PA par les Bantous, la discrimination et la stigma-
tisation dont les PA sont victimes, et pire, le tabou ancestral qui les frappe au 
quotidien en ce qui concerne leurs rapports avec les autres.

En d’autres termes, au regard du message évangélique,  le Christianisme 
comme religion nouvelle est venu inverser le rapport de forces dans la vie 
des hommes. A l’encontre de la dialectique inopérante Maître-Esclave, riche-
pauvre ou   Bantous-Batwa, l’Évangile du Christ place désormais, et par un 
amour de prédilection, les pauvres, les exclus, les mal-aimés, les gagne-petits 
et les rebuts de la société en bonne position dans l’attente et l’accueil incondi-
tionnel du Royaume à avenir. 

Bref, le christianisme comme religion fondée sur le mystère pascal de la 
mort et de la Résurrection de Jésus-Christ, est venu introduire un élément 
nouveau à savoir : la radicalité de Dieu. 

Dès lors, nous partirons de l’hypothèse selon laquelle, la religion comme 
promesse et offre irréductible d’un monde nouveau intègre dans son plan 
de réalisation les attentes diverses des populations ou cultures en quête de 
rédemption.



169La religion comme vecteur intégrateur 

C’est en cela même que le principe théologique et/ou biblique de l’uni-
versalisme du salut en Jésus-Christ trouve son fondement indéniable. Dans 
le même ordre d’idées, l’adhésion massive aujourd’hui des PA et d’autres 
couches sociales défavorisées à la religion chrétienne constitue à cet égard, 
comme un indice majeur de leur détermination à s’auto-libérer déjà par eux-
mêmes du carcan des coutumes païennes et rétrogrades1. 

Pour ce faire, notre étude concernant les PA du Mai-Ndombe s’articulera 
en trois parties  : - Histoire, culture et croyances traditionnelles des PA du 
Mai-Ndombe ; - L’influence et l’impact des religions importées ; - La religion 
comme vecteur d’intégration sociale.

1.	 Histoire, culture et croyances traditionnelles des PA au 
Mai-Ndombe

Les PA, dit-on souvent, sont les premiers occupants de la RD Congo. Ils 
possèdent des coutumes et un mode de vie qui leur sont propres. Le Mai-
Ndombe n’en fait guère exception. Toutefois un tel point de vue mérite 
d’être nuancé. Pour ce faire, nous analyserons plus en détails leur contexte 
historique, leur culture et  certaines de leurs croyances ancestrales. 

1.1. Contexte historique
A en croire Jean Vansina, les PA du Mai-Ndombe ont suivi les différents 

mouvements migratoires des bantous conquérants ; se mettant à leur service 
comme défricheurs de champs, fournisseurs de viande de chasse ou comme 
coupeurs de noix de palme, en échange du manioc et des bananes. Quel-
quefois, en temps de guerre, ils ont servi d’éclaireurs et de base-arrière aux 
populations bantoues2. 

Le contexte actuel de leurs rapports avec les Bantous laisse clairement 
entrevoir que les PA, premiers occupants dans la Cuvette centrale, furent, 
par le passé, soit soumis soit chassés simplement de leurs territoires par les 
tribus Nkundo-Mongo du Sud de l’Équateur (Les Bolia, Konda, Iyembe, Bokongo, 
Lendo, Ntomba…, etc.). 

Bon nombre d’historiens et d’ethnologues abondent dans le même sens 
lorsqu’ils soulignent que :

1	 Lire E. DURAND, L’Offre universelle du salut en Christ, Paris, Cerf, 2012, p. 273.
2	 J. VANSINA, Introduction à l’ethnographie du Congo, Kinshasa, Presses universitaires du 

Congo, 1966, p. 56.



170 Joseph BELEPE NKUMU-NKEMA et Félicien BODUKA N’GLANDEY

	 «  les Pygmées de la forêt équatoriale et tropicale ont été peu à peu 
supplantés par des nouveaux venus. C’étaient des peuples composés 
d’individus de taille élevée et parlant des langues bantu. Comme en 
témoigne le Nsong-a-Lyanja, cycle épique des Mongo sur le peuplement 
de la vallée du Zaïre, les Pygmées autochtones ont été progressivement 
refoulés dans les zones les plus reculées des forêts de l’Ituri et de l’Uele »3. 

En conséquence, conclut Olderogge, «  les groupes des Pygmées qui 
subsistent aujourd’hui sont des îlots (et) témoins d’un peuplement ancien 
beaucoup plus étendu dans les forêts de l’Afrique équatoriale et tropicale » 4.

En considérant plus spécifiquement les PA du Mai-Ndombe, ceux-ci sont 
présents sur toute l’étendue de la Province. Ils seraient majoritaires dans les 
deux territoires d’Oshwe et de Kiri. Dans le territoire d’Inongo, par contre, 
on trouve de grands ensembles chez les Bolia et quelques groupuscules chez 
les Basengele tout comme chez les Ntomba. Lorsqu’on s’approche de Terri-
toires de Kutu, de Mushie et plus loin dans le Plateau, les groupes de familles 
PA sont d’installation récente. Le mouvement ne va guère s’amplifiant. A 
mesure que l’on s’éloigne des zones forestières, la population pygmée baisse 
et/ou se fait rare. 

1.2. Contexte socio-culturel actuel
Sous cette rubrique, nous voudrions souligner que la population PA du 

Mai-Ndombe vit dans un contexte culturel de domination par les autres 
groupes ethniques. 

Pour preuve, selon le Père Léon Gilliard5, missionnaire C.I.C.M, la so-
ciété indigène au Lac Mai-Ndombe était organisée en deux regroupements 
distincts : d’un côté les bantous (ou les maîtres) et de l’autre, les Batwa  et les 
Bantamba  (ou les esclaves). Les Bantamba   sont des esclaves qui pouvaient 
s’affranchir du joug de leurs maîtres alors que les Batwa sont soumis ou do-
minés culturellement. La raison en est simple. Les Bantamba sont des prison-
niers de guerre, de razzia, les prisonniers de délits publics comme le meurtre 
ou encore tout individu insolvable. Il suffisait de payer une rançon pour se 
libérer. 

3	 O. OLDEROGGE, Problèmes anthropologiques et linguistiques, dans F. VAN NOTEN et 
alii, Préhistoire de l’Afrique centrale, dans www.bokundoli.org, consulté le 11 avril 2025.

4	 O. OLDEROGGE, Problèmes anthropologiques et linguistiques, p. 311.
5	 L. GILLIARD, Étude de la société indigène, dans Congo (janvier 1925), p. 16-19.



171La religion comme vecteur intégrateur 

La situation des Batwa (singulier Motwa) constituait néanmoins un cas à 
part. C’est tout le groupe qui était considéré comme esclave, socialement et 
culturellement, astreint aux durs travaux des champs, de la chasse et de la 
pêche. Chaque village Twa dépendait d’un village bantou proche. Chaque 
Bohoto (Muntu) est Nkolo (maître)  d’un Motwa (pygmée). Il assurait sa pro-
tection, se portait garant en cas de litige, le défendait dans les tribunaux et 
devrait l’aider à se procurer une épouse. 

Selon le témoignage des Anciens (la Mos maiorum), il n’y avait rien de 
contraignant de part et d’autre. Le Motwa, parfois, se dérobait vis-à-vis de ses 
obligations ou encore se livrait au plus offrant.  Bref, cela nous prouve que 
face à leur position sociale, les Batwa n’avaient rien d’autre à faire que de se 
résigner. 

L’administration coloniale avait travaillé pour faire disparaître toute 
forme d’esclavage, rétablir chacun dans sa dignité et traiter tout le monde 
sur un même pied d’égalité. 

Selon P. Elshout6, l’apport de la civilisation européenne a été bénéfique, 
dans la politique des droits égalitaires. Dès cette époque, l’administration co-
loniale avait mis des mécanismes pour protéger les Batwa contre les abus de 
leurs maîtres. A vrai dire, les Batwa avaient acquis leur indépendance écono-
mique ; ils pouvaient vendre leur copal ou leurs noix de palme à leur propre 
compte. 

Dans le contexte de cette émancipation, un congrès des chefs coutumiers 
convoqué sous forme de « Conférence de la natte du Lac Léopold II »7 fut 
organisé à Inongo, du 10 au 24 avril 1963, sous le haut patronage du Gouver-
nement provincial du Lac Léopold II. 

A ce congrès fut aussi invités des chefs des clans PA. Ceux-ci, par leur 
porte-parole, M. Nkoso (un Motwa) ont réclamé également leur indépen-
dance politique par rapport à leur statut des dominés vis-à-vis des Bahoto 
(les Bantous). Dans le même sens, ils ont plaidé tout haut pour que leurs 
chefs de clan soient reconnus comme chefs de groupement et que leur soit 
aussi autorisé le mariage avec les femmes bahoto.

6	 P. ELSHOUT, Les Batwa des Ekonda, Bruxelles, Musée Royal de l’Afrique centrale, 1963, 
p. 2.

7	 J.C. WILLAME et B. VERHAEGE, Les Provinces du Congo. Structure et fonctionnement 
Nord-Kivu-Lac Léopold II, dans Cahiers économiques et sociaux, n. 3 (octobre 1964),  
p. 128.



172 Joseph BELEPE NKUMU-NKEMA et Félicien BODUKA N’GLANDEY

Le gouvernement provincial d’Inongo, à cette époque, avait considéré, 
lors des délibérations parlementaires, comme irrecevable la requête des 
Batwa de contracter le mariage avec les femmes Bahoto étant donné qu’elle 
s’écartait de la tradition ancestrale et qu’elle n’était pas de nature à garantir 
la bonne entente et une cohabitation pacifique entre les différentes tribus.

Quant à leur autonomie politique, les membres de l’Assemblée provin-
ciale avaient délibéré comme suit : les pygmées n’avaient donc pas à l’exiger 
étant donné qu’ils ne disposaient d’aucun droit foncier ; leur (re)groupement 
n’ayant guère de terre, ils ne pouvaient donc pas, sans aucune base juridique, 
prétendre s’organiser en une « chefferie-de-terre »8.

Ce préjugé constitue encore aujourd’hui un obstacle majeur au dévelop-
pement des PA. Il n’y a vraiment pas moyen de développer un PA, l’aider à 
acquérir un statut économique supérieur, à posséder plus ou même à valoir 
par lui-même pendant que son Nkolo  (son maître bantou) vit dans la galère. 

Au regard de ce qui précède, il est à noter qu’il y a comme une nette évo-
lution dans les rapports entre les PA et leurs Nkolo,  les Bantous. Nous n’en 
avons pour preuve que les résultats d’enquêtes récemment menées sur ter-
rain dans le territoire d’Inongo, sur un point précis, à savoir : les causes de 
résistance des bantous au mariage avec les pygmées. 

Les enquêteurs ont révélé, non sans surprise, que « des exceptions au ri-
gorisme tribal deviennent de plus en plus fréquentes et (que) l’on rencontre 
des cas de mariages mixtes harmonieux et heureux. De même (que)…, des 
cas de concubinage clandestin entre pygmées et bantous ne sont pas rares »9. 

Ceci nous prouve à maints égards, comme l’écrit Agossou Jacob-Médévale, 
que la culture ne peut être considérée comme un système clos et figé, ne 
varietur (...).

	 «  La culture est une ‘âme vivante’ et se caractérise particulièrement 
par son ouverture et sa capacité de progresser dans la continuité d’une 
discontinuité au contact des réalités nouvelles… Toute culture, à certains 
égards, vit de sa différence, mais dans une autonomie responsable des 
choix qu’elle est amenée à faire »10.

8	 J.C. WILLAME et B. VERHAEGE, Les Provinces du Congo, p. 138. Le point de vue de Mr 
Bosenge, Chef coutumier mit fin à ce débat. Sans avoir tout à fait raison, bien entendu ! 

9	 BONKUMU BO EBOSA et BOKO NGWAME, Quelques causes de la résistance des 
Bantous du Territoire d’Inongo au mariage avec les Pygmées, Inongo, S. éd., 1989,  p. 13. 

10	 J.-M. AGOSSOU, Christianisme africain. Une fraternité au-delà de l’ethnie, Paris, 
L’Harmattan, 1987, p. 203.



173La religion comme vecteur intégrateur 

1.3. Croyances ancestrales et religieuses
Les PA ont les mêmes croyances que les Bantous de par leur proximité. Le 

témoignage  des premiers missionnaires venus dans nos régions d’Afrique 
nous renseigne que les indigènes connaissaient déjà le nom de Dieu. Dans 
leur catéchisme, ils ne partaient pas d’un vide conceptuel au sujet de Dieu. 
La connaissance de Dieu chez beaucoup de peuples indigènes reposait sur 
un fondement religieux solide. Le Concile Vatican II explicite cela en termes 
de vérité et de grâce11 qui sont présentes dans le cœur et l’esprit des hommes 
de même que dans les rites et traditions culturelles de chaque peuple.

Trois notions méritent d’être considérées ici comme étant au fondement 
des croyances religieuses et ancestrales des PA du Mai-Ndombe : la croyance 
en un Être suprême, la croyance aux esprits tutélaires ou aux ancêtres et en-
fin la croyance à la vie après la mort ou l’eschatologie.

1.3.1. La croyance en un Dieu suprême, créateur de l’univers
S’il n’est point attesté un culte spécifique au Créateur chez les PA du Mai-

Ndombe, c’est plutôt au niveau de certains proverbes qu’une telle croyance 
est rendue plus explicite.

Ainsi, pour souligner davantage la transcendance de Dieu, les PA disent : 
Es’enkani Mbomb’Ibanda (l’espace est à Lui, la cité des hommes). Ou encore, 
Ndjakomba on’weba losio (à Lui appartiennent le temps et la durée). Ndjakomba 
ndjale, Ndjakomba nko lonkita (tel un fleuve profond, on éprouve de Lui que 
silence et admiration).

Un autre exemple qui est à souligner, c’est celui du rapport de subordina-
tion des créatures au Créateur. Il s’agit plus explicitement de la croyance en 
la providence divine. Une série de proverbes illustrent encore bien ce type de 
croyance : W’otwange, Elim’atokwangele (Tu fais des projets ; Dieu entreprend 
également d’orienter ta vie). Ce proverbe met en avant la vanité de l’entre-
prise humaine lorsqu’elle ne rejoint pas le plan de Dieu car c’est Dieu qui 
a le dernier mot sous le soleil. La croyance des PA ne laisse guère de place 
à la conception prométhéenne de la vie. Ainsi, l’homme qui entreprend ne 
peut manifestement compter que sur le secours indispensable de Dieu. Au-
trement dit, l’homme qui croit agir par lui-même, découvre aussitôt toute sa 
fragilité et sa vanité. Ceci se vérifie également au niveau de la possession des 
biens terrestres. En effet, disent les PA : Ele we, nk’ekwangel’Elima (« Ce que tu 
manges, c’est uniquement ce que te destine l’Esprit ». C’est-à-dire « Il n’y a 

11	 AG, n. 9.



174 Joseph BELEPE NKUMU-NKEMA et Félicien BODUKA N’GLANDEY

rien qui soit donné à l’homme qui n’ait été reçu du Créateur »). Le proverbe 
ne minimise pas l’effort de l’homme à travailler pour vivre, mais il évite à 
l’homme de se montrer ingrat vis-à-vis de la providence. L’ingratitude de 
l’homme le condamne à l’insuccès et à l’infortune.

1.3.2. Le culte des ancêtres
Le rapport aux ancêtres est une donnée fondamentale en Afrique. Les PA 

entretiennent, en ce qui les concerne, de bons rapports avec les Mânes des 
ancêtres. Un indice précis de cette attitude culturelle est le respect dû aux 
morts ou aux ascendants décédés. Ceci se remarque le plus souvent lors du 
deuil. Enterrer un parent chez les PA est un impératif moral et religieux.    

Comme cela s’observe lors des veillées mortuaires, les PA mettent autant 
de soins à pleurer les morts. A travers chansons et rites funéraires, pour-
rait-on dire, leurs morts ne sont pas morts.

Ainsi en est-il des ultimes adieux lors de funérailles. A l’annonce du dé-
cès d’un membre de la famille, c’est de partout que les gens accourent pour 
pleurer sur le destin du mort ; on se lamente aussi sur le sort des survivants 
: ses enfants, ses proches parents ou sur la veuve qu’il laisse. Mais dans cette 
désolation commune s’entrevoit, en même temps, la valeur infinie de toute 
vie. Ainsi les différentes attitudes observées lors des cérémonies mortuaires 
expriment une conception de la mort, vécue non pas comme une fin, mais 
bien plutôt comme un passage.

C’est tout à fait compréhensible que les Africains ne se pressent pas pour 
enterrer les morts. Bien au contraire, c’est en vivant intensément ce moment 
particulier que l’homme se découvre dans la totalité de ses dimensions : mi-
crocosme, destinée, communauté, histoire et pérennité12. Les rites funéraires 
sont à juste titre une initiation à la mort symbolique : une façon de se com-
porter face à la mort en la rendant moins réelle et du coup, plus supportable.  
Dans leurs fonctions immédiates, ces rites visent d’une part à préserver le 
mort de la mort eschatologique ; c’est-à-dire, de la mort sociale et de l’oubli 
et, d’autre part, à préserver les survivants, proches parents du défunt, de la 
contagion par la mort. 

Ainsi comme éléments de médiation du culte des morts, les rites funé-
raires attestent la croyance en la survie et en un type de rapports spécial 

12	 Lire le mythe d’Isis et d’Osiris dans : E. MVENG, L’Afrique dans l’Église. Paroles d’un 
croyant, Paris, L’ Harmattan, p. 8-10.



175La religion comme vecteur intégrateur 

entre les vivants et les trépassés13.  Pour ne pas trop nous y attarder, nous 
synthétisons nos analyses autour de trois moments caractéristiques des ri-
tuels funéraires. 

1.3.2.1. La phase de séparation et de rupture avec le mort 
Comment se préserver et se dépasser dans le contexte d’une mort doulou-

reusement ressentie comme pouvoir d’anéantissement ? Pour vaincre cette 
vanité et pouvoir dompter la mort, les Africains symbolisent ce moment de 
déréliction par une coupure tranchée. Certains interdits ou éléments cultu-
rels l’expriment bien : le jeûne total de nourriture au premier jour du deuil ; et 
durant  toute la période de deuil, les proches parents ne s’alimentent que très 
peu. Ceux-ci cessent toute activité de ménage ou tous travaux des champs. 
Ils ne parlent plus qu’à mi-voix. Ils ont un habillement débraillé pour sym-
boliser la douleur et toute leur souffrance. 

1.3.2.2. La  phase de réclusion 
La réclusion dans le lieu mortuaire est une obligation qui affecte tous 

les membres du clan. Dans la pratique habituelle, ce sont les veuves qui y 
passent et y restent le plus longtemps possible. Ainsi ayant été proches du 
défunt dans la vie, elles lui restent solidaires jusqu’à la mort ; disons même 
jusqu’à la fin du processus d’ancestralisation. 

Les veuves, à vrai dire, se solidarisaient ainsi, par une sorte de mort sym-
bolique, avec le défunt jusqu’au moment où il franchit le seuil de l’éternité. 
Le défunt renaissait dans l’au-delà tandis que ses épouses restées sur terre 
renaissaient pour leur part, à la vie normale, culturelle et sociale puisqu’étant 
libérées du joug des interdits culturels14.   

1.3.2.3. La phase de réintégration sociale 
Cette phase qui clôture le deuil est marquée par des honneurs et des of-

frandes posthumes d’adieu au défunt pour qu’il ne vienne plus troubler la 
paix sociale. Une grande fête était donc organisée. Des danses et d’autres 
cérémonies (comme les immolations funéraires des victimes) étaient prévues 
en l’honneur du défunt. Ses veuves et ses  proches parents renouaient avec 
les occupations quotidiennes. Les veuves pouvaient se remarier ; et celles qui 
n’avaient pas trouvé de prétendants retournaient dans leur village d’origine. 

13	 V. MULAGO, La religion traditionnelle des bantu et leur vision du monde, (Coll. Bibliothèque 
du CERA 5), Kinshasa, Facultés Catholiques de Kinshasa, 1980, p. 43.

14	 L.-V. THOMAS, Le symbolisme dans la mort africaine, dans Cahiers de Religions 
Africaines, vol. 20-21, n. 39-42 (1986-1987), p. 324. 



176 Joseph BELEPE NKUMU-NKEMA et Félicien BODUKA N’GLANDEY

Dès cet instant, le mort était invoqué comme un ancêtre tutélaire. Il faut 
même dire qu’au jour de l’enterrement, la parole que lui adressait le fils aîné 
était en soi une oraison funèbre qui nous renseigne mieux sur le type de 
rapports qui existent désormais entre le mort et les survivants. Ainsi le fils 
aîné s’adressait à son père, en ces termes : « Pars heureux, sois favorable à 
nos demandes, procure-nous beaucoup de naissances, bénis nos semailles et 
fais fructifier notre chasse. Ne nous retiens aucune dette et protège-nous »15. 

En d’autres termes, les rites funéraires sont apaisants à la fois pour le dé-
funt (« Pars heureux ») qui a entrepris son voyage dans le village des ancêtres 
et pour ses proches qui réintègrent la vie sociale et renouent chacun avec ses 
occupations quotidiennes. Tout comme dans l’empire romain, enterrer un 
mort était synonyme d’honorer ce dernier ; et l’ensevelir, un devoir sacré. 
Ainsi en était-il des soldats tombés en pleine bataille qui étaient enterrés 
même par le camp ennemi ou par les vainqueurs16.

Bref, l’une des significations propres du rituel funéraire, c’est le rapport 
des survivants avec les morts. Le rituel met en relation les survivants ter-
restres et les morts-vivants, considérés en Afrique, comme  participant dans 
l’autre monde, à la vie des ancêtres.  La croyance populaire laisse penser que 
le défunt parti avec tous les honneurs funéraires et hommages posthumes 
exerce une médiation favorable pour les vivants auprès des ancêtres. Au 
moindre malaise social, les vivants ou les membres de la famille s’organi-
saient pour offrir sur sa tombe, des prières,  procéder à des sacrifices et à 
des rites de libation, soit pour apaiser sa colère soit pour implorer le pardon.  
Nul ne pouvait prouver l’efficacité liée à de telles cérémonies. Mais le com-
mun des mortels y allait de bonne foi. Toutefois nous pouvons relever le 
caractère ambivalent de ces pratiques. Si ce n’est pas le défunt qui se plaint 
de l’oubli par les survivants, par la voie des songes ou par l’apparition de 
certains malheurs, c’est souvent les vivants qui s’organisaient pour apaiser 
les morts pour qu’ils ne reviennent pas troubler la paix du village.

15	 N. VAN EVERBROECK, Ekond’e Mputela. Histoire, croyances, organisation clanique, 
politique sociale et familiale des Ekonda et de leurs Batoa, Tervuren, Archives 
d’Anthropologie, p. 270. 

16	 R. AUDIBERT, Funérailles et sépultures de la Rome païenne. Des sépultures et de la 
liberté des funérailles en Droit civil, Paris, Librairie nouvelle de Droit et de jurisprudence, 
1885, p. 16.



177La religion comme vecteur intégrateur 

1.3.3. L’eschatologie  ou la plénitude de vie chez les PA
Au regard de ce qui précède, les PA croient en la vie après la mort. Mais 

à ce niveau, comme on peut s’en rendre compte, les vues négro-africaines 
sur l’au-delà sont plutôt divergentes. A l’échelle des traditions courantes, il 
y a comme une pléthore de représentations de l’au-delà, des trépassés eux-
mêmes et de leurs préoccupations. Les raisonnements simplistes n’y voient 
que la réplique d’ici-bas17.

A cet égard, pour les PA du Mai-Ndombe tout autant que pour les autres 
tribus et ethnies de ce terroir, la mort n’est qu’un passage et une sorte d’émi-
gration vers un autre monde sous un mode de vie  tout aussi nouveau que 
totalement distinct de la condition humaine spatio-temporelle.

Cet imaginaire collectif, estime Bernardin Muzungu, est tout aussi struc-
turant que l’affirmation attestée, sans savoir de quoi elle est faite, d’une 
eschatologie de l’être humain18.

2. Impact et influence des religions importées
Les PA ont accueilli à bras ouverts le message libérateur de l’évangile 

porté par les missionnaires. Tout au départ, il ne s’agissait que de deux re-
ligions  officielles en RD Congo : le catholicisme et le protestantisme. Les 
autres confessions religieuses telles l’islam, le kimbanguisme ou les Églises 
de réveil sont d’apparition récente.

Sous cette rubrique, nous nous proposons davantage de parler de l’in-
fluence du christianisme auprès des populations PA et également par rapport 
aux coutumes et croyances traditionnelles. Pour ce faire,  nous allons nous 
appuyer sur l’option levée pour les marginalisés au diocèse d’Inongo d’une 
part ; et d’autre part, sur l’initiative prise dans la paroisse de Penzwa, spéci-
fiquement en faveur des PA.

2.1.	L’option fondamentale pour les marginalisés au diocèse 
d’Inongo

En l’année du centenaire (2007), quatre dimensions de notre vécu ecclésial 
ont été mises en évidence en vue d’un nouvel élan ou dynamisme mission-

17	 J. NTEDIKA KONDE, A la rencontre de Dieu. Considérations sur l’apport des Cahiers des 
Religions Africaines, dans Cahiers des Religions africaines, vol. 25-26, n. 49-52 (1992), 
p. 41-42. 

18	 B. MUZUNGU, Perspectives eschatologiques dans le culte de Lyangombe, dans Cahiers 
des Religions africaines, vol. 25-26, n. 49-52 (1992), p. 181-183. 



178 Joseph BELEPE NKUMU-NKEMA et Félicien BODUKA N’GLANDEY

naire : la Révélation, la fraternité universelle dans le Christ, l’option pour les 
marginalisés et enfin, la promotion humaine. De toutes ces dimensions, c’est 
l’option pour les marginalisés qui constitue un défi majeur dans la pastorale 
d’ensemble. Car il est question du rapport au Christ pauvre et surtout au 
« Christ-dans-les frères ».

Le Christ est venu libérer l’homme de toutes ses entraves. Il a parcouru 
toute la Galilée « en faisant le bien » (Ac 10, 38). Il s’est penché sur la mi-
sère de l’homme  ; il a relevé l’homme écrasé sous le poids insupportable 
des structures politico-religieuses aliénantes. Comme pour les prophètes de 
l’A.T., il s’en est pris au formalisme cultuel de la religion du Temple. Il a 
prôné la vraie religion qui donne priorité aux veuves et aux orphelins, aux 
émigrés et aux économiquement faibles et qui ne se détourne point de cette 
« liturgie du frère ». Les cris des affamés, de par le monde, font écho à la pa-
role du Christ dans l’évangile : «  J’avais faim, vous ne m ‘avez pas donné à 
manger… » (Cf. Mt 25, 35). 

Les prophètes, dans l’A.T, interpellent les riches comme le commun des 
mortels, dans leur attitude vis-à-vis de non possédants  : « Si tu donnes ta 
propre subsistance à celui qui a faim, si tu rassasie l’âme indigente, ta lu-
mière se lèvera sur l’obscurité, et les ténèbres seront comme le midi » (Is 58, 
10). Les Pères de l’Eglise, de leur côté, prônent l’acte de charité : « Donne à 
manger à celui qui meurt de faim car, si tu ne lui as pas donné à manger, tu 
l’as tué ».

Saint Ambroise parlant des richesses matérielles, fait néanmoins cette in-
terpellation : « Ce sont des biens si tu les donnes aux pauvres, et par une 
sorte de pieuse usure, tu établis ainsi Dieu ton débiteur. Ce sont des biens si 
tu ouvres les greniers de ta justice et que tu deviennes le pain des pauvres, la 
vie des indigents, l’œil des aveugles, le père des orphelins ».  

L’option préférentielle pour les démunis et les laissés pour compte, en 
particulier les PA, entend dépasser le simple niveau d’une assistance d’ordre 
matériel, philanthropique pour mieux engager l’Église locale dans un projet 
pastoral d’intégration sociale des marginalisés. 

C’est de cette manière que les intervenants à la session Missions sans fron-
tières  organisée au diocèse d’Inongo, en 2009, plus précisément dans la pa-
roisse Marie-Reine, à Kutu19, ont déploré avec raison la situation inadmis-

19	 Une session organisée par l’antenne C.I.A.M/Lonkesa à Kutu, du 15 au 19 Février 2009, 
Cf. CIAM-AFRIQUE, Mission sans frontières. Pour une grande solidarité d’une Eglise-
communion. Actes de la session de formation du 15 au 19 février 2009 à Lonkesa/Kutu, 



179La religion comme vecteur intégrateur 

sible qui prévaut encore dans la partie Nord et Nord-Est du diocèse en ce 
qui concerne la pratique ou la coutume des Bantamba  et celle des Batwa  qui, 
à vrai dire, sont des esclaves des temps modernes. 

L’option fondamentale pour les démunis se veut enfin une réalité glo-
bale qui concerne tout homme et tout l’homme au Mai-Ndombe. La nouvelle 
évangélisation ne pourra faire abstraction de la situation d’extrême pauvreté 
qui prévaut actuellement dans la Province. 

L’annonce de l’évangile est inséparable du combat quotidien pour la jus-
tice, la dignité humaine, l’égalité de droits, la bonne entente entre les peuples, 
toutes valeurs signifiant par elles-mêmes l’avènement d’un monde nouveau. 

2.2. L’annonce de l’évangile aux PA dans la paroisse de Penzwa
Il y a de noms bien connus comme pionniers de l’évangélisation de PA 

dans la paroisse de Penzwa. Citons le Père René Van Hoorickx, fondateur 
de la Mission de Penzwa chez les Waya (1951), les Père Charles Brusselaers, 
Yves Tuerlinckx, Paul Watervaal, le Fr Jerry Galloway et les Sœurs du service 
médical. 

La paroisse de Penzwa, convient-il de le dire, est le milieu de la plus 
grande concentration des populations PA dans le Territoire de Kiri. Les mis-
sionnaires ont choisi cette paroisse pour être plus proches des PA et pour 
mieux les évangéliser. L’année 1980 mérite d’être considérée à cet égard 
comme un tournant pour deux raisons.

2.2.1. L’arrivée du Fr Jerry Galloway
La pastorale auprès des PA dans la paroisse de Penzwa entre dans un nou-

veau tournant, à l’arrivée et à l’affectation du Fr Jerry Galloway à Penzwa. 
Volontaire américain de Corps de la paix au Kasaï, le Fr Jerry Galloway, 
à son retour aux États-Unis, se sentira appelé à servir le Seigneur dans les 
pauvres, plus précisément, dans la catégorie de ceux qui sont réduits à moins 
que rien. 

Ses supérieurs l’aideront à réaliser cet objectif en l’affectant comme mis-
sionnaire-médecin à Penzwa auprès du Père Charles Brusselears, curé de la 
Paroisse ainsi qu’auprès du Père Joseph Devjonck, vicaire paroissial et prêtre 
itinérant. D’autres missionnaires viendront les rejoindre au fil des années. 

Kinshasa, Secrétariat CIAM-Afrique, 2009.



180 Joseph BELEPE NKUMU-NKEMA et Félicien BODUKA N’GLANDEY

Le Fr Galloway accomplira cette tâche à la fois comme médecin directeur, 
médecin chef de zone, coordinateur des écoles batwa, coordonnateur de di-
vers projets de développement jusqu’à sa mort, après pratiquement 30 ans 
de présence active à Penzwa. A sa mort, c’est toute une page importante de 
cet apostolat particulier qui est tournée. 

2.2.2.	Nouvelles initiatives en vue de l’intégration des PA dans 
la vie sociale

Ce qui frappe, de prime abord, dans une pastorale de proximité avec les 
pygmées à Penzwa, c’est leur état d’extrême pauvreté. Toute initiative pas-
torale de développement ou de promotion humaine qui ne tient pas compte 
des besoins immédiats tels que posés par eux-mêmes court inévitablement 
le risque d’échouer. La prise en charge des urgences quotidiennes que sont le 
manger, le logement, la santé ou l’habillement est un préalable pastoral très 
important. Nous le disons pour plusieurs raisons.

Tout d’abord, les PA au Mai-Ndombe vivent séparés des populations ban-
toues. Ils habitent toujours les périphéries, à la lisière de la forêt. Là, il n’y a 
aucune attirance ni confort de la modernité. Abandonnés à leur triste sort, 
les PA se sont donc résignés à cette situation de misère. Étant donné cela, les 
missionnaires vont venir en aide aux PA voire aux villages entiers en leur 
fournissant de quoi s’habiller, des outils pour les travaux des champs, des 
fournitures scolaires et enfin des moyens de survie comme le sel, le savon ou 
le pétrole. Il ne s’agissait pas ici d’une pastorale de paternalisme. Les mis-
sionnaires ont appris aux PA des métiers tels que le sciage du bois, les soins 
de santé, la conduite de véhicules ou encore le ménage. Beaucoup de PA sont 
devenus des cuisiniers, des chauffeurs et des infirmiers.

Ensuite, en rapport avec l’exclusion et la stigmatisation dont les PA 
étaient victimes au quotidien, les missionnaires vont aller encore plus loin. 
Ils vont créer des centres d’alphabétisation pour les Batwa (CAB) pour 
leur apprendre à lire et à écrire. Ayant constaté le succès de cette initiative, 
plusieurs démarches ont été menées auprès du Ministre de l’enseignement 
pour créer des écoles dans les villages des PA ou à proximité de ceux-ci. Ain-
si les missionnaires ont sollicité des financements dans leur pays d’origine 
pour que les enfants PA n’aient plus à parcourir plusieurs kilomètres pour 
aller à l’école. Cette initiative a permis à tant d’enfants, garçons et filles, à 
aller à l’école. Contrairement à leurs coutumes qui excluaient les filles de 
l’école, celles-ci ont échappé aux durs travaux des champs ou à la corvée de 
baby-sitters lorsque les parents sont absents. 



181La religion comme vecteur intégrateur 

Enfin, en plus des écoles créées, les missionnaires ont travaillé à l’ou-
verture de plusieurs centres de santé dans les villages où habitent des PA. 
Comme cela nécessitait un personnel formé et consciencieux,  plusieurs PA 
et des bantous ont été formés à cette besogne. Tel est le cas du groupe des 
Bakengeli20. Les Bakengeli sont en fait des animateurs de santé installés dans 
chaque village. L’initiative était du Fr Jerry Galloway. Comme médecin, ce 
dernier avait formé indistinctement des Bantous et des PA pour les soins 
primaires ou pour les cas d’urgence. Dès lors, chaque animateur de santé  
ou Mokengeli (au singulier) venait s’approvisionner à Penzwa en produits 
pharmaceutiques de premier secours. Les PA malades n’avaient plus peur 
ni honte pour aller se faire soigner. Même démunis, ils se faisaient soigner 
dans les centres de santé installés dans leur village, moyennant une petite 
contribution en argent ou en nature. Cette contribution aidait l’animateur de 
santé ou Mokengeli à se nourrir ou gagner quelque chose en plus de ce qui 
lui était remis par le Fr Galloway (machettes, savons de lessive, vêtements, 
pièces d’étoffes). 

En vérité, les Bakengeli étaient des purs volontaires. Ils n’avaient pas de sa-
laire. Une prime mensuelle était allouée à chaque Mokengeli (savons) et après 
chaque trimestre, des habits, une machette ou un seau. Toutefois leur rôle 
et leur présence étaient indispensables pour le changement des mentalités. 

Au regard du travail en profondeur des Bakengeli, on a pu noter les pro-
grès et/ou les changements des mentalités ci-après : les consultations présco-
laires pour les enfants PA ayant moins de 5 ans étaient devenues régulières ; 
les consultations prénatales pour les femmes PA n’étaient plus un tabou. Par 
rapport à la médecine traditionnelle, les PA avaient renoncé à l’usage abu-
sif de certaines racines, feuilles ou  écorces d’arbre pour se soigner. Le Fr 
Galloway a fait adopter de nouvelles méthodes qui facilitaient le travail de 
conscientisation par les Bakengeli, notamment  : la layette gratuite pour les 
femmes pygmées qui attendaient famille ; un certificat de naissance délivré 
au Centre de santé pour chaque enfant nouveau-né, comme document offi-
ciel certifiant sa naissance sur le territoire congolais, gage de son identité et 
de sa nationalité congolaise ; et une prime d’encouragement pour les infir-
miers dont les centres soignaient et enregistraient le plus grand nombre des 
malades PA. Il y a lieu aussi de noter que grâce à cette synergie, des travaux 
d’assainissement ont été réalisés dans des villages des PA et dans la proximi-

20	 Bakengeli   est le pluriel du mot lingala Mokengeli qui signifie veilleur ou vigile de nuit. 
Celui qui guette l’aurore. Le terme, dans la Bible, évoque aussi l’attitude de la plupart des 
prophètes ou envoyés de Dieu qui passent pour être des éveilleurs d’une conscience 
endormie face aux dangers de l’idolâtrie. 



182 Joseph BELEPE NKUMU-NKEMA et Félicien BODUKA N’GLANDEY

té de leur habitat. Les PA, pour leur part, ont eu de moins en moins recours à 
la médecine traditionnelle. Même au niveau de l’apostolat, les missionnaires 
ont responsabilisé des mamans aides-soignantes au niveau des CEVB pour 
plus de suivi.

2.3.	Le rôle des Églises comme espaces de rencontre et de 
solidarité

Les PA du Mai-Ndombe, souvent marginalisés dans la société, trouvent 
dans les Églises des espaces de rencontre essentiels. Ces institutions reli-
gieuses jouent un rôle clé dans la promotion de la solidarité à travers des va-
leurs partagées, offrant un lieu où les différents groupes ethniques peuvent 
interagir, se comprendre et se soutenir mutuellement21. Les PA ont une riche 
culture traditionnelle souvent mise à l’écart par les autres groupes ethniques. 
Les discriminations dont ils souffrent sont souvent exacerbées par des inégali-
tés socio-économiques, qui se manifestent par un accès limité à l’éducation et 
aux soins de santé22. La religion a toujours occupé une place importante dans 
leur vie, apportant une dimension spirituelle à leur existence quotidienne. Se-
lon l’anthropologue J.-P. Olivier de Sardan, « la religion est un moyen pour les 
groupes marginalisés de revendiquer leur identité »23. Les Églises sont souvent 
perçues comme des lieux neutres où toutes les personnes peuvent se rassem-
bler sans distinction ethnique. « L’Église est une communauté qui transcende 
les barrières sociales  »24, affirme le sociologue G. Balandier, soulignant son 
potentiel à réunir des individus autour d’un objectif commun. Les Églises or-
ganisent des activités sociales et culturelles qui favorisent l’interaction entre 
PA et non-PA. Cela inclut des événements tels que des fêtes religieuses, des 
ateliers d’éducation ou des programmes d’entraide. 

En outre, de nombreuses Églises aidées par des ONG nationales ou in-
ternationales mettent en œuvre des programmes d’entraide qui ciblent spé-
cifiquement les besoins des populations pygmées. Ces initiatives visent à 
améliorer l’accès à l’éducation et aux soins de santé. Les Églises offrent éga-
lement une plateforme pour que les pygmées puissent partager leur culture 
avec d’autres groupes. 

21	 S. BAHUCHET, Pygmées Baka, cf. https://www.universalis.fr/encyclopedie/pygmees-
baka/, consulté le 11 décembre 2021.

22	 COMITE D’ASSISTANCE JURIDIQUE DU MAI-NDOMBE, Églises et Réconciliation. 
Cf.  https://www.cajmai-ndombe.org/eglises-et-reconciliation/, consulté le 11 décembre 
2021. 

23	 J.-P. OLIVIER DE SARDAN, Anthropologie et développement, Paris, Karthala,  
2005, p. 202.

24	 G. BALANDIER, Contribution à une sociologie de la dépendance, dans Cahiers 
internationaux de sociologie, n. 12 (1952), p. 54.



183La religion comme vecteur intégrateur 

Les PA du Mai-Ndombe sont souvent confrontés à des défis sociaux et 
économiques qui les marginalisent par rapport aux autres groupes eth-
niques. Dans ce contexte, les Églises ont un rôle crucial en tant qu’espaces de 
rencontre et de solidarité. Ces institutions religieuses ne se limitent pas à être 
des lieux de culte, mais elles deviennent des plateformes d’interaction inter-
culturelle et d’entraide communautaire. Elles offrent aux pygmées un espace 
où ils peuvent revendiquer leur identité chrétienne tout en interagissant avec 
d’autres communautés.  

Les PA du Mai-Ndombe possèdent une culture riche, profondément an-
crée dans leur mode de vie traditionnel qui repose sur la chasse, la cueillette 
et une connaissance intime de la forêt. Cependant, ils sont souvent stigmati-
sés et exclus des dynamiques sociales plus larges qui régissent la société pro-
vinciale. Historiquement, cette exclusion a été accentuée par des politiques 
coloniales qui ont favorisé d’autres groupes ethniques, laissant les pygmées 
dans une position de vulnérabilité.

La religion joue un rôle central dans la vie quotidienne des PA, leur of-
frant non seulement une structure morale mais aussi une communauté où 
ils peuvent se rassembler. Les Églises, en tant qu’institutions religieuses, de-
viennent ainsi des refuges spirituels où ils se sentent acceptés et aimés tout 
en s’engageant avec d’autres cultures. Dans ce cadre, la figure du pasteur ou 
du prêtre est souvent perçue comme un leader communautaire qui promeut 
l’unité et la compréhension entre les différentes ethnies. 

Les Églises représentent des lieux d’accueil sans distinction ethnique ou 
sociale. Ce caractère inclusif est fondamental pour favoriser l’interaction 
entre pygmées et non-pygmées. Dans ces espaces, les individus peuvent 
partager leurs expériences, leurs histoires et leurs cultures respectives dans 
un environnement sécurisé. Les valeurs chrétiennes telles que la charité et 
la compassion sont mises en avant pour encourager le dialogue. Les activi-
tés communautaires organisées par les Églises jouent également un rôle clé 
dans cette dynamique. Des événements tels que des cérémonies religieuses, 
des ateliers éducatifs ou autres permettent aux membres de différentes com-
munautés de se rencontrer et d’apprendre à se connaître, favorisant ainsi la 
création des liens sociaux. Ce processus d’interaction contribue à réduire les 
stéréotypes négatifs associés aux pygmées en présentant leur culture sous 
un jour positif. En effet, ces rencontres permettent aux membres de diffé-
rentes communautés de découvrir les richesses culturelles des pygmées, 
contribuant ainsi à renforcer le tissu social local.  



184 Joseph BELEPE NKUMU-NKEMA et Félicien BODUKA N’GLANDEY

Les Églises ne se contentent pas d’être des lieux de rencontre ; elles mettent 
également en œuvre des programmes d’entraide visant à répondre aux be-
soins spécifiques des populations pygmées. Ces initiatives sont souvent mo-
tivées par une volonté des Églises d’aider ceux qui sont dans le besoin, mais 
elles ont aussi un impact direct sur la vie quotidienne des bénéficiaires. Ces 
actions renforcent le sentiment de solidarité au sein des communautés ecclé-
siales tout en attirant l’attention sur les défis auxquels font face les pygmées. 
Des études montrent que « la reconnaissance culturelle favorise la solidarité 
interethnique »25, comme le souligne l’anthropologue M. Agier. Ces initia-
tives contribuent à renforcer l’identité culturelle des pygmées au sein de la 
société provinciale plus large. En participant activement aux programmes 
religieux et sociaux proposés par les Églises, ils ont l’occasion de partager 
leurs traditions et leurs valeurs avec d’autres groupes ethniques. Cela favo-
rise non seulement le respect mutuel mais aussi une meilleure compréhen-
sion interculturelle. 

Malgré leur rôle positif dans la promotion de la rencontre et de la soli-
darité, les Églises sont confrontées à plusieurs défis. Les tensions intereth-
niques peuvent parfois émerger au sein même des communautés religieuses 
lorsque certaines voix dominent. Par ailleurs, il est crucial que les leaders re-
ligieux soient formés pour gérer ces dynamiques interculturelles afin qu’ils 
puissent naviguer efficacement entre les différentes attentes et besoins des 
membres de leurs communautés respectives. Pour renforcer cette solidari-
té entre pygmées et non-pygmées, il est vital que les Églises continuent à 
promouvoir le dialogue interculturel tout en luttant contre les stéréotypes 
négatifs associés aux PA. Cela peut impliquer l’organisation de séminaires 
sur la diversité culturelle ou encore la mise en place de projets collaboratifs 
impliquant toutes les parties prenantes. 

3. La religion comme vecteur d’intégration sociale 
La religion joue un rôle fondamental dans l’intégration des PA, non seu-

lement en tant que système de croyances, mais aussi comme un vecteur de 
cohésion sociale et culturelle. Voyons comment la religion contribue à l’iden-
tité des PA du Mai-Ndombe, à leur intégration sociale, à la préservation de 
leur culture, à la résolution des conflits et à la promotion de la paix  dans la 
province.

25	 M. AGIER, La peur des autres. Essai sur l’indésirabilité, Paris, Rivages, 2022, p. 88.



185La religion comme vecteur intégrateur 

3.1. La religion comme fondement identitaire
Pour les PA, la religion est intimement liée à leur mode de vie et à leur 

environnement. Les croyances animistes, qui sont souvent au cœur de leurs 
pratiques religieuses, leur permettent de comprendre et d’interagir avec le 
monde naturel. Chaque élément de la nature possède une âme ou un es-
prit. Cela leur permet de tisser un lien profond avec leur environnement. 
Les forêts, les animaux et les éléments naturels sont considérés comme des 
entités vivantes avec lesquelles ils interagissent. Cette connexion est essen-
tielle car elle donne un sens à leur existence et à leur mode de vie.  Selon J.-P. 
Olivier de Sardan, «  la religion constitue un cadre de référence qui donne 
sens aux événements et aux relations sociales  »26. Par exemple, les rituels 
de chasse sont imprégnés de significations religieuses. Avant de partir à la 
chasse, les PA effectuent des prières et des offrandes pour apaiser les esprits 
des animaux qu’ils s’apprêtent à tuer, afin d’assurer une chasse fructueuse. 
Colin Turnbull souligne que ces moments de rassemblement renforcent non 
seulement l’identité individuelle mais aussi celle du groupe : « Les rituels 
sont un moyen puissant de célébrer et d’affirmer qui ils sont en tant que 
peuple »27. Cela illustre comment la religion structure non seulement leurs 
pratiques quotidiennes, mais aussi leur rapport au monde naturel. Le même 
Colin Turnbull évoque comment ces rituels « soulignent non seulement l’ap-
partenance à un groupe, mais aussi la connexion profonde avec la terre et les 
ancêtres »28. En outre, les rituels religieux offrent aux pygmées un sentiment 
d’identité et de fierté culturelles distinctes des peuples voisins, agriculteurs 
ou éleveurs. En célébrant leurs traditions religieuses, ils renforcent leur atta-
chement à leur culture et à leurs racines. Cela les aide à résister à l’assimila-
tion culturelle et à préserver leur patrimoine unique.

3.2. La préservation culturelle par la religion
La religion peut également agir comme un moyen de préserver la culture 

pygmée face à l’assimilation. Car, même les rituels des Églises auxquelles les 
PA adhèrent jouent un rôle crucial dans la préservation culturelle pygmée. 
Il faut dire que certains rituels des PA sont intégrés dans le christianisme 
local tout en conservant leurs éléments originaux. L’anthropologue A. H. L. 
Baird explique que «  la syncrétisation des croyances permet aux pygmées 
de naviguer entre deux mondes sans renoncer complètement à leur identi-

26	 O. DE SARDAN, Anthropologie et développement, p. 96.
27	 O. DE SARDAN, Anthropologie et développement, p. 96.
28	 C. TURNBULL, The Forest People, New York, Simon & Schuster, 1961, p. 187.



186 Joseph BELEPE NKUMU-NKEMA et Félicien BODUKA N’GLANDEY

té »29. Les PA qui adoptent le christianisme doivent souvent naviguer entre 
leurs croyances traditionnelles et les nouvelles attentes sociales. Cela peut 
mener à un conflit intérieur où certains ressentent qu’ils trahissent leur héri-
tage culturel en embrassant une foi étrangère. Cette dualité est illustrée par 
les témoignages des pygmées qui expriment le désir d’être acceptés par la 
société environnante tout en cherchant à préserver leurs traditions. La reli-
gion devient alors un moyen complexe d’équilibrer ces deux mondes. Cela 
montre comment la religion peut servir de pont entre tradition et modernité 
ou ouverture aux autres communautés.

Les Églises auxquelles ils adhèrent facilitent leur intégration sociale tout 
en offrant des moyens de préserver leurs traditions culturelles face aux 
pressions extérieures. Bien que cette dynamique puisse parfois être conflic-
tuelle, elle souligne la résilience et l’adaptabilité des PA dans un monde en 
constante évolution. La religion peut servir comme un bouclier protecteur 
contre l’érosion culturelle. En se réunissant autour des croyances communes 
avec les autres communautés et en célébrant leurs traditions lors des céré-
monies religieuses communes, les PA renforcent leur identité collective face 
aux pressions extérieures. Cela devient particulièrement important dans un 
contexte où les cultures autochtones sont souvent menacées par la mondia-
lisation ou l’exploitation économique de leurs terres. La pratique religieuse 
devient alors un acte de résistance culturelle, permettant aux PA non seu-
lement de préserver leur héritage, mais aussi d’affirmer leur place dans le 
Mai-Ndombe.  

Au-delà de l’identité individuelle et communautaire, la religion joue éga-
lement un rôle crucial dans l’intégration des pygmées au sein des sociétés 
plus larges. Au Mai-Ndombe, certaines missions chrétiennes ont établi des 
relations avec les PA, facilitant ainsi leur intégration dans des structures so-
ciales plus vastes. 

Tout d’abord, la religion peut servir de pont entre les PA et les autres 
groupes ethniques de la province. En partageant la foi commune à toutes 
les communautés provinciales, les PA peuvent trouver un terrain d’entente 
avec les autres communautés et favoriser ainsi la compréhension mutuelle 
et le respect interculturel. La participation à des rituels religieux et à des 
pratiques spirituelles communes renforcent le lien des pygmées avec leurs  

29	 A.H.L BAIRD, Pygmy Cultures and the Politics of Recognition, London, Routledge, 2018, 
p. 214.



187La religion comme vecteur intégrateur 

communautés ecclésiales et leur permet de s’identifier pleinement en tant 
que membres à part entière de ces communautés, sans stigmatisation ni 
mépris.

Les PA, souvent marginalisés et discriminés, trouvent ainsi dans ces 
Églises une opportunité de se connecter avec les autres membres de la so-
ciété et de trouver leur place au sein de celles-ci. La religion leur permet de 
partager des valeurs communes avec les autres membres de la communauté, 
créant ainsi un sentiment d’appartenance et de solidarité. En adoptant la foi 
et en participant aux rituels et aux cérémonies de ces Églises, les PA ont pu 
tisser des liens avec les autres membres de la société et être acceptés en leur 
sein30.

Enfin, la religion a également offert aux pygmées un sentiment de récon-
fort et d’espoir dans des moments difficiles. En trouvant du réconfort dans 
leur foi, les pygmées ont pu surmonter les obstacles et les défis auxquels ils 
ont été confrontés, renforçant ainsi leur résilience et leur capacité à s’intégrer 
dans la société31. En outre, la religion offre aux pygmées du Mai-Ndombe 
un cadre moral et éthique qui favorise la cohésion sociale et le respect des 
normes communautaires et chrétiennes. En suivant les enseignements reli-
gieux, les PA  renforcent leur lien avec les autres membres de la société et 
contribuent positivement au bien être communautaire.

Cependant, cette intégration n’est pas sans défis. L’ethnologue M. 
Leclerc-Cessac note que «  la conversion au christianisme peut offrir une 
reconnaissance sociale aux Pygmées, mais elle peut également entraîner une 
perte de certaines traditions ancestrales »32. Cela montre que la religion peut 
être un couteau à double tranchant : elle offre des opportunités d’intégration 
tout en posant des risques pour la préservation culturelle. 

Selon Émile Durkheim, «  la vie religieuse est avant tout une vie collec-
tive »33. Ces moments partagés renforcent non seulement les croyances in-
dividuelles mais aussi le tissu social de la communauté. Les participants se 
sentent ainsi unis par des valeurs et des traditions communes. Le renforce-
ment des liens communautaires à travers les rituels religieux est un aspect 

30	 S. BAHUCHET, Les pygmées Aka et la forêt centrafricaine : ethnologie écologique, Paris,  
SELAF, 1992, p. 148.

31	 E. MUDINGA,  Les Pygmées et l’intégration nationale en République Démocratique du 
Congo, Kinshasa, Université de Kinshasa, 2014, p. 68 ; S. BAHUCHET, Les Pygmées 
d’Afrique centrale, Paris, Peeters Publishers, 2006, p. 143.

32	 LECLERC-CESSAC, Les Pygmées et le Christianisme, Paris, L’Harmattan, 2009, p. 86.
33	 É. DURKHEIM, Les Formes élémentaires de la vie religieuse, Paris, Presses Universitaires 

de France, 1912, p. 342.



188 Joseph BELEPE NKUMU-NKEMA et Félicien BODUKA N’GLANDEY

important aujourd’hui. Cela contribue à l’éducation et à la socialisation des 
jeunes membres de la communauté. Cette expérience collective renforce le 
sentiment d’appartenance et le sentiment d’égalité, indépendamment du sta-
tut social habituel de chaque membre34. 

Les rituels religieux favorisent aussi le développement de relations inter-
personnelles solides au sein d’une communauté. En participant ensemble 
à des activités religieuses, les membres tissent des liens affectifs qui trans-
cendent les simples relations sociales. Ces interactions régulières créent une 
atmosphère de confiance et de soutien mutuel. On voit naître des mariages 
entre différents groupes ethniques. Les rituels sont essentiels pour créer et 
maintenir la solidarité au sein des Églises. Ils jouent également un rôle cru-
cial en période de crise ou d’adversité. Lorsque certains PA font face à une 
tragédie ou à un défi, ils se tournent souvent vers leurs coreligionnaires ou 
vers les structures caritatives des Églises  pour trouver du réconfort et du 
soutien.

À long terme, la participation régulière aux rituels ecclésiaux communs 
contribue à forger une identité collective forte au sein de la grande commu-
nauté. Cela renforce le tissu social global. La religion joue un rôle intégrateur 
en fournissant une base morale commune. Cette base est essentielle pour 
maintenir l’harmonie sociale et encourager la coopération entre les membres. 
Car, les PA sont souvent stigmatisés également à cause de leur moralité. Il 
est crucial d’inculquer aux jeunes PA des valeurs universelles telles que le 
respect, la tolérance et la solidarité.  

L’éducation religieuse joue un rôle fondamental dans la transmission 
des valeurs culturelles et morales au sein des communautés. L’éducation 
religieuse et la sensibilisation à la diversité culturelle chez les PA du Mai-
Ndombe sont des aspects importants pour la promotion du respect, de la 
compréhension mutuelle et de la cohabitation pacifique au sein des commu-
nautés de cette province. Longtemps marginalisés et discriminés en raison 
de leur mode de vie traditionnel, de leurs croyances religieuses et de leur 
culture unique, les pygmées sont à reconsidérer. Dans ce contexte, l’édu-
cation religieuse et la sensibilisation à la diversité culturelle jouent un rôle 
crucial dans la promotion de la tolérance, du respect et de la coexistence 
harmonieuse entre les différentes communautés. Dans le contexte des PA et 
d’autres populations, l’appel au respect de la diversité culturelle se présente 
comme une solution efficace pour renforcer le vivre-ensemble. 

34	 V. TURNER, The Ritual Process : Structure and Anti-Structure, New York, Cornell 
University Press, 1969, p. 34.



189La religion comme vecteur intégrateur 

Par ailleurs, la valorisation de cette diversité peut renforcer la représen-
tativité et l’inclusion des PA dans les instances décisionnelles35. En intégrant 
les PA dans des discussions sur les politiques publiques liées à la religion et à 
la culture, ces derniers peuvent faire entendre leurs voix et revendiquer leurs 
droits. De ce fait, la reconnaissance de leur identité contribue à la construc-
tion d’une société plus juste où chaque groupe se sent valorisé et respecté. 
Il est également important de souligner que le vivre-ensemble est renforcé 
lorsque les différentes cultures voisines coexistent harmonieusement. Cette 
coexistence, lorsqu’elle est bien gérée, peut se traduire par des actions com-
munes pour le bien-être de la communauté36. Par exemple, des projets por-
tant sur la protection de l’environnement ou l’assistance aux populations 
vulnérables peuvent voir le jour, favorisant une dynamique de coopération 
entre les PA et d’autres groupes. A ce propos, David R. Smock note que  cela 
peut créer davantage un sentiment d’appartenance collective37.   

En outre, l’éducation joue un rôle crucial dans la valorisation de la diver-
sité culturelle. En introduisant des programmes éducatifs axés sur la promo-
tion de valeurs telles que le respect et la tolérance, les jeunes pourront bâtir 
des fondations solides pour un futur pacifique et harmonieux. Une éduca-
tion qui célèbre la diversité culturelle prépare les générations futures à vivre 
ensemble en respectant les différences et en trouvant des points d’unité38. 
Dans le cas des PA, cette éducation doit être adaptée pour respecter leurs 
spécificités culturelles tout en favorisant une sensibilisation à la diversité. 
Olivier de Sardan souligne que « la culture des populations autochtones est 
souvent mal comprise par les sociétés dominantes »39. 

Les médias modernes et les technologies numériques peuvent également 
jouer un rôle clé dans cette sensibilisation. En utilisant ces outils pour parta-
ger des histoires, des vidéos ou des témoignages sur les cultures PA, on peut 
toucher un public plus large et favoriser une meilleure compréhension. Pour 
Néstor García Canclinin, « les nouvelles technologies offrent une plateforme 

35	 J. LEVESQUE, La diversité religieuse en milieu communautaire : enseignements et 
répercussions, Paris,  Presses Universitaires, 2015, p. 89.

36	 M. E. BWONGO, The Pygmies of the forest of the Mai-Ndombe in Congo : Between 
poverty and conservation, dans Journal of contemporary African studies, n. 36 (2018), p. 
253-271.

37	 D.-R. SMOCK, Religion and Conflict Resolution, New York, United States Institute of 
Peace Press, 2013, p. 78.

38	 M. SOW,  Pygmées et coexistence : défis et opportunités au XXIe siècle, dans  Revue 
des études sociales, n. 5 (2019), p. 32.

39	 J.-P. O. DE SARDAN, Anthropologie et développement, p. 146.



190 Joseph BELEPE NKUMU-NKEMA et Félicien BODUKA N’GLANDEY

unique pour célébrer la diversité culturelle »40. Selon l’anthropologue F.-B. 
Huet « la culture pygmée est un trésor de sagesse qui mérite d’être préser-
vé »41.  

3.3.	La religion comme lieu de résolution des conflits et de pro-
motion de la paix

La religion a toujours joué un rôle important dans la résolution des 
conflits et la promotion de la paix entre les différentes populations à travers 
le monde. La foi  peut servir de base commune pour favoriser la compréhen-
sion mutuelle et le respect entre les divers groupes ethniques et culturels. 
Dans le cas des PA du Mai-Ndombe, la foi peut également jouer un rôle 
crucial dans la gestion des éventuels conflits et la promotion de la paix avec 
les autres populations42. La marginalisation et la discrimination dont ils sont 
l’objet de la part des autres populations environnantes, peut conduire à des 
conflits sociaux et parfois même à des situations de violence. Cependant, la 
foi a toujours été, depuis un temps, le pont qui favorise le dialogue et la ré-
conciliation entre les pygmées et les autres populations.

En effet, les communautés pygmées ont leurs propres croyances reli-
gieuses et pratiques spirituelles qui peuvent être utilisées comme moyen de 
construire des ponts avec les autres groupes ethniques. De plus, les Églises 
auxquelles ils ont adhéré, promeuvent la tolérance et le respect mutuel entre 
les différentes populations en encourageant la compassion, la solidarité et le 
pardon. En favorisant ces valeurs, ces Églises peuvent contribuer à apaiser 
les tensions et à résoudre les conflits qui peuvent surgir entre les PA et les 
autres populations.  

Outre la mise en place de programmes de développement économique 
et social spécifiquement destinés aux PA, tels l’accès des PA à l'éducation, 
à la santé, à l’emploi et à d'autres services de base, les Églises peuvent 
également jouer un rôle de médiateur dans les conflits interethniques et 
intercommunautaires impliquant les PA, surtout en ce qui touche à leurs 
terres et à leurs conditions de vie43. Elles peuvent encourager le dialogue, 
la réconciliation et la résolution pacifique des différends, favorisant ainsi la 
promotion de la paix dans la province. John Paul Lederach affirme que les 

40	 GARCIA CANCLINI, Cultures hybrides, Madrid,  Paidos, 1990, p. 226.
41	 F.-B. HUET, Les Pygmées : une culture à redécouvrir, Paris, Karthala, 2010, p. 45.
42	 M. LECLERC-CESSAC, Les Pygmées et le Christianisme,  p. 178.
43	 S. BAHUCHET, H.  RUELLANDR, &  P. GEORGET, Les peuples autochtones pygmées 

dans la forêt gabonaise : de l’inclusion sociale à la dépossession, Paris, L’Harmattan, 
2017, p. 98.



191La religion comme vecteur intégrateur 

religieux ont souvent joué le rôle de médiateurs dans les conflits entre com-
munautés. L’autorité morale du pasteur ou du prêtre peut aider à apaiser 
les tensions : « les leaders religieux possèdent une légitimité unique qui leur 
permet d'intervenir efficacement dans les conflits »44. Des initiatives inter-
confessionnelles ont toujours vu le jour pour promouvoir la paix entre popu-
lations diverses en RDC. Marie-Jeanne Nguema affirme que « les Églises ont 
été cruciales pour rétablir le dialogue entre communautés »45.  

Malgré ces efforts, certaines fractures internes persistent, il convient de 
promouvoir une éducation religieuse axée sur le dialogue pour renforcer les 
liens entre les différentes communautés. Vanessa Wills abonde dans le même 
sens : « l’éducation joue un rôle fondamental dans la promotion d’une culture de 
paix »46. Impliquer les jeunes dans ces initiatives peut également dynamiser 
le processus de réconciliation, offrant ainsi une perspective nouvelle sur le 
dialogue intercommunautaire. La religion revêt un potentiel puissant de ré-
solution des conflits et de promotion de la paix entre les PA du Mai-Ndombe 
et d’autres populations de la province.  

Conclusion 
La religion joue un rôle multi facette dans l’intégration des PA au Mai-

Ndombe : elle façonne leur identité collective, facilite leur intégration sociale 
tout en offrant des moyens pour préserver leurs traditions culturelles face 
aux défis contemporains. La province du Mai-Ndombe, en RD Congo, abrite 
les PA, un groupe ethnique riche en culture et en traditions. Au fil des an-
nées, la religion a joué un rôle crucial dans le processus de leur intégration au 
sein de la société. 

La spiritualité pygmée est souvent ancrée dans une relation profonde avec 
la nature, où les esprits des ancêtres et des éléments naturels occupent une 
place centrale. Cependant, l’arrivée des missionnaires scheutistes ou protes-
tants dans la région a introduit de nouvelles croyances et pratiques. Cette 
interaction entre traditions ancestrales et doctrine chrétienne a conduit à un 
syncrétisme religieux unique. Les PA ont commencé à intégrer des éléments 
de la foi chrétienne tout en préservant leurs rites traditionnels, créant ainsi 
une nouvelle identité culturelle. 

44	 J. P. LEDERACH, Mediation in Religious Conflicts, New York, The Good Press, 2015,  
p. 102.

45	 M.-J. NGUEMA, The Role of Churches in Peacebuilding, London, Bookmark, 2018,  
p. 134.

46	 V. WILLS, Education and Peacebuilding, dans African Studies Review, n. 5 (2016), p. 56.



192 Joseph BELEPE NKUMU-NKEMA et Félicien BODUKA N’GLANDEY

La religion sert également de plateforme pour le renforcement des liens 
communautaires. Les cérémonies religieuses, qu’elles soient catholiques, pro-
testantes ou autres, favorisent la cohésion sociale et permettent aux membres 
de la communauté de se rassembler autour des valeurs partagées. Ces ras-
semblements sont essentiels pour la transmission des connaissances et des 
traditions, renforçant ainsi l’identité des PA face aux défis d’aujourd’hui.

De plus, les organisations religieuses dans la province jouent un rôle clé 
dans le développement socio-économique des PA. Elles offrent des oppor-
tunités d’éducation, de santé et de formation professionnelle, contribuant 
à l’émancipation économique tout en respectant les valeurs culturelles. Par 
conséquent, la religion ne se limite pas à une simple croyance spirituelle, 
elle est un outil d’intégration qui aide les PA à naviguer dans un monde en 
mutation tout en préservant leur héritage culturel.

Enfin, la religion agit comme un vecteur intégrateur puissant pour les PA 
du Mai-Ndombe. Elle facilite non seulement l’adaptation aux changements 
socioculturels, mais renforce également leur identité collective et leur rési-
lience face aux défis externes. Elle est un vecteur de cohésion sociale,  de paix  
entre les PA et les autres groupes ethniques de la province du Mai-Ndombe. 




