
Cahiers
des Religions
Africaines
Nouvelle série. Volume 6, n. 11-12 (janvier - décembre 2025)

PRESSES DE L’UNIVERSITE CATHOLIQUE DU CONGO

Augustin KALAMBA MUPOYI, La foi chrétienne face au pluralisme 
culturel. La contribution du Pape François, p. 131-147. 

https://doi.org/10.61496/UDCY5604 



131

La foi chrétienne face au pluralisme culturel 
La contribution du Pape François

Augustin KALAMBA MUPOYI 
 Professeur à la Facultad de Teología San Isidoro de Sevilla/España 

et à l’Université Pédagogique de Kananga/RDC

Résumé – Cet article explore la relation entre foi chrétienne et cultures dans 
la pensée du pape François. Dans un monde marqué par la pluralité et les muta-
tions culturelles, il devient urgent d’annoncer l’évangile de manière compréhen-
sible sans le dénaturer. François insiste sur la « culture de la rencontre » et rejette 
toute forme d’uniformisation. Inspiré par la théologie du peuple, il valorise une 
foi incarnée, enracinée dans les réalités locales. Le modèle du polyèdre, qu’il 
propose, permet d’articuler unité et diversité. Ce modèle refuse le relativisme 
comme l’impérialisme religieux. Il invite l’Église à dialoguer, à écouter et à inté-
grer les cultures comme partenaires dans la mission.  

Mots clés : inculturation, culture, foi chrétienne, Pape François, polyèdre

Summary – This article explores the relationship between the Christian faith 
and different cultures, in the ideas of Pope Francis. In a world characterised 
by diversity and cultural change, the urgent need to proclaim the Gospel in an 
understandable way without distorting its message is becoming increasingly 
apparent. Francis emphasises the ‘culture of encounter’ and rejects all forms of 
standardisation. Inspired by the theology of the people, he champions an incar-
nate faith that is grounded in local realities. The polyhedron model he proposes 
enables unity and diversity to coexist. This model rejects both relativism and 
religious imperialism. It encourages the Church to engage in dialogue, listen to 
others and integrate cultures as partners in mission.  

Keywords: inculturation, culture, Christian faith, Pope Francis, polyhedron

Introduction
La question de la rencontre entre l’évangile et les cultures est toujours 

d’actualité. D’abord, parce qu’il s’agit d’annoncer un message à prétention 
universelle dans des contextes culturels pluriels. Ensuite, parce que les 
cultures sont dynamiques  ; elles évoluent avec des changements sociaux, 
économiques, politiques, idéologiques et même technologiques. Enfin, parce 
que, dans notre monde globalisé, cohabitent plusieurs cultures parfois op-
posées. Comment alors exprimer la foi chrétienne de manière compréhen-



132 Augustin KALAMBA MUPOYI 

sive et pertinente dans chaque culture sans trahir son contenu ? Comment 
conjuguer la fidélité au Christ et le dialogue avec d’autres visions du monde 
sans tomber dans le syncrétisme ? La foi chrétienne est-elle une importation 
destinée à être greffée sur les nombreuses cultures humaines au risque de ne 
jamais les rencontrer dans leur profondeur et leur complexité ? Comment an-
noncer l’Évangile au monde en tenant compte des cultures des peuples ? Un 
chrétien africain, européen, indien, chinois ou arabe peut-il vivre l’évangile 
sans renoncer à sa culture ? Il est donc important de réfléchir sur la relation 
foi-culture en tenant compte du fait que cette relation est une réalité dyna-
mique qui doit être repensée pour chaque époque et dans chaque contexte. 

Sans aucun doute, l’Eglise a toujours pris au sérieux cette question de la 
rencontre avec les cultures car elle y a été confrontée dès les origines de la 
prédication de l’Évangile1. En parlant explicitement de l’inculturation, saint 
Jean-Paul II a voulu signifier que seule une pénétration de la foi chrétienne 
dans les cultures témoignera de la présence de l’évangile dans une société 
donnée2. A ce propos, le Conseil Pontifical de la culture écrit : 

	 « la Bonne Nouvelle qui est l’Evangile du Christ pour tout homme et tout 
l’homme, à la fois fils et père de la culture où il est immergé, le rejoint dans 
sa propre culture, qui imprègne sa manière de vivre la foi et s’en trouve à 
son tour progressivement modelée »3. 

Dans cette réflexion, nous voulons nous atteler à la manière dont le pape 
François a assumé cette préoccupation. Il s’agit de mettre en relief un aspect 
essentiel, mais parfois peu étudié du pontificat de ce premier pape argentin : 
la place centrale qu’il accorde aux cultures. 

En insistant sur une Eglise en sortie, le pape François a mis l’Eglise sur le 
chemin de la rencontre non seulement avec les périphéries, les pauvres, les 
autres traditions religieuses, mais aussi et surtout avec la culture de chaque 
peuple. Baignant dans les eaux de « la théologie du peuple »4, il a dévelop-
pé une vision profondément incarnée de la foi. Comparant l’unité de la foi 
à celle d’un organisme vivant, il souligne « sa capacité d’assimiler tout ce 

1	 Cf. JEAN-PAUL II, Lettre encyclique Fides et ratio, (14 septembre 1998), n. 70-71. 
2	 Cf. JEAN-PAUL II, Exhortation apostolique Catechesi tradendae, (16 octobre 1979),  

n. 53.
3	 CONSEIL PONTIFICAL DE LA CULTURE, Pour une pastorale de la culture, (23 mai 

1999), n. 1.
4	 Entre les différentes études récentes sur la théologie du peuple, nous renvoyons à 

J.C. SCANNONE, La théologie du peuple. Racines théologiques du pape François, 
Paris, Editions Jésuites, 2017 ; C. HOEVEL, La théologie du peuple. Histoire, idées et 
interprétations, dans Communio, vol. 46, n. 6 (2021), p. 13-27. 



133La foi chrétienne face au pluralisme culturel

qu’elle trouve dans les divers milieux où elle est présente et les différentes 
cultures qu’elle rencontre, purifiant toute chose et la portant à sa parfaite 
expression  »5. Cela fait qu’il considère la culture à la fois comme un lieu 
théologique, une voie d’évangélisation, et un espace par excellence de la ren-
contre non seulement entre Dieu et les hommes, mais aussi des hommes 
entre eux. 

Notre réflexion aura quatre points importants. D’abord, nous présente-
rons l’inséparabilité de la foi et la culture dans les écrits du pape François. 
Ensuite, nous insisterons sur sa vision d’une Église toujours en dialogue avec 
la culture. Cela nous permettra, dans un troisième point, de comprendre son 
opposition à la culture du rejet et à l’uniformité mondiale. Enfin, nous pré-
senterons son intuition audacieuse de la figure du polyèdre comme une voie 
de permettant une relation harmonieuse entre la foi et les cultures, l’univer-
sel et le particulier, le global et le local. 

1. Une foi inséparable de la culture
La foi chrétienne est toujours et déjà vécue par des hommes et des femmes 

qui ont une culture propre. Avec l’Incarnation, Dieu entre dans le monde à 
travers un peuple qui avait ses coutumes, ses habitudes et une vision du 
monde. Jésus a été véritablement un Juif. Il a vécu en accomplissant les cou-
tumes de ses ancêtres. C’est pourquoi, huit jours après sa naissance, ses pa-
rents lui ont donné le nom de Jésus (Lc 2, 21). Comme premier-né, il a été 
présenté au Temple au quarantième jour suivant tout le rituel juif (Lc 2, 22-
24) ; et à ses douze ans, il commença à monter avec ses parents à Jérusalem 
pour participer aux fêtes juives (Lc 2, 41-42). 

En définitive, on ne peut comprendre Jésus sans sa culture et son ethnicité 
juives. Et ce qui vaut pour lui doit valoir pour tous ses disciples. Il est donc 
impensable de séparer la foi et la culture. C’est pourquoi, la culture est pour 
le pape François un lieu de l’incarnation de la foi.

1.1. La culture, lieu de l’incarnation de la foi
La résurgence de l’intérêt pour la culture dans presque tous les domaines 

ne peut être ignorée par l’Eglise. La nouveauté est surtout dans la concep-
tion de la culture comme une réalité constitutive de l’homme en tant qu’être 
humain. 

5	 FRANÇOIS, Lettre encyclique Lumen fidei, (29 juin 2013), n. 48.



134 Augustin KALAMBA MUPOYI 

	 « La culture est la matrice dans laquelle se forment les mentalités, et elle 
peut nous influencer à notre insu, car ses perceptions, ses hypothèses et 
ses priorités dominantes sont considérées comme évidentes et invisibles 
(tout comme, pour la plupart d’entre nous, l’oxygène et le langage, ou 
l’eau pour les poissons) »6. 

Comprise dans ce sens anthropologique, la culture est descriptive d’une 
réalité humaine. Selon Vatican II, « c’est le propre de la personne humaine 
de n’accéder pleinement à l’humanité que par la culture, c’est-à-dire en culti-
vant les biens et les valeurs de la nature »7.

La foi chrétienne, bien qu’ayant un contenu transcendant et universel, ne 
se communique jamais de manière désincarnée ou purement conceptuelle. 
Elle s’incarne nécessairement dans des cultures en adoptant leurs langages, 
symboles, institutions, traditions, rites, … La transmission de la foi suppose 
pour cela un enracinement dans une culture vivante, à travers laquelle le 
message évangélique est à la fois reçu, interprété, et exprimé de manière 
intelligible et signifiante pour les hommes et les femmes qui vivent dans ce 
contexte. La culture est ici « l’indispensable paganité »8 dont parle Adolphe 
Gesché. Il écrit à ce propos : 

	 «  Si le christianisme n’avait pas cette maison de campagne (pagus) du 
paganisme (paganus), cette seconde résidence en terre païenne, il risquerait 
l’enfermement dans une cité qu’il construirait alors nécessairement comme 
une citadelle »9. 

La foi ne peut donc pas se transmettre comme une idée abstraite ou un 
simple code moral. Elle doit être vécue, célébrée et transmise dans des formes 
culturelles concrètes. Cette réalité oblige l’Église à s’ancrer dans les cultures, 
sans jamais trahir l’évangile, mais en le rendant vivant et intelligible dans 
chaque contexte historique et humain. Le besoin d’inculturation est ainsi un 
devoir inhérent à la mission de l’Église10. C’est pourquoi le pape François 
soutient que « le besoin d’évangéliser les cultures pour inculturer l’évangile 

6	 Cf. J. SULLIVAN, Catholics, Culture and the Renewal of Christian Humanism, dans 
Religions, vol. 12, n.5 (2021), p. 1. https://doi.org/10.3390/rel12050325

7	 Gaudium et spes, n. 53.
8	 A. GESCHÉ, Dieu pour penser. VII. Le sens, Paris, Cerf, 2002, p. 129. Adolphe Gesché 

entend par paganité toute la richesse profondément humaine de la culture et des valeurs 
non chrétiennes. Loin d’anéantir la spécificité de l’invention chrétienne, elles lui donnent 
cette patience d’être, cette sagesse de l’humain et cette intelligence des choses, qui 
peuvent donner à l’espérance chrétienne les chemins concrets de ses chances.

9	 A. GESCHÉ, Le sens, p. 130.
10	 Cf. JEAN-PAUL II, Exhortation apostolique Ecclesia in Africa, (14 septembre 1995), n. 59.



135La foi chrétienne face au pluralisme culturel

est impérieux »11. Il réaffirme ainsi l’importance de l’inculturation de l’évan-
gile et de l’évangélisation de la culture, car l’inculturation élève et réalise ce 
qui est bon dans les cultures, tout en les évangélisant.  À ce propos il écrit :  

	 « Nous percevons que cela implique un double mouvement. D’une part, 
une dynamique de fécondation qui permet d’exprimer l’évangile en un 
lieu, puisque quand une communauté accueille l’annonce du salut, l’Esprit 
Saint féconde sa culture avec la force transformatrice de l’évangile. D’autre 
part, l’Eglise elle-même vit un chemin de réception qui l’enrichit de ce que 
l’Esprit Saint a déjà semé mystérieusement dans cette culture »12.

En effet, le destinataire de l’évangile est toujours culturellement situé.  
C’est dans cette culture qu’il est appelé à accueillir la foi. Il s’agit là d’une 
vérité anthropologique incontestable. François écrira  : « La grâce suppose 
la culture, et le don de Dieu s’incarne dans la culture de la personne qui la 
reçoit »13. C’est donc avec raison que le pape invitera les jeunes de l’Amazonie 
à aimer leurs racines culturelles et à « en prendre soin car elles sont un point 
d’ancrage qui nous permet de nous développer et de répondre à de nouveaux 
défis »14. 

Dans ce contexte, l’Eglise doit reconnaitre la nécessité d’une évangélisa-
tion inculturée, car non seulement «  la foi écoute le monde  »15, mais aus-
si « le monde écoute la foi »16. Il est un fait indéniable que depuis plus de 
deux mille ans, la grâce de la foi en Jésus a été reçue par plusieurs peuples 
qui l’ont fait fleurir dans leur vie quotidienne et l’ont transmise selon leurs 
modalités culturelles propres. Cela prouve que l’Esprit Saint féconde, avec 
la force transformante de l’Évangile, la culture de tout peuple qui accueille 
l’annonce du salut17. Ainsi, loin d’être une menace, la diversité culturelle de-
vient source de l’unité de l’Eglise et de la foi. On reconnait par là la valeur 
propre de la culture qui devra être perçue non seulement comme un objet à 
évangéliser, mais comme un sujet vivant de l’évangélisation. Cela revient à 
reconnaitre que tout le peuple de Dieu est un sujet culturel.

11	 FRANÇOIS, Exhortation apostolique Evangelii gaudium, (24 novembre 2013), n. 69. 
12	 FRANÇOIS, Exhortation apostolique Querida Amazonia, (02 février 2020), n. 68.
13	 FRANÇOIS, Evangelii gaudium, n. 115.
14	 FRANÇOIS, Querida Amazonia, n. 33.
15	 Cf. A. DONDEYNE, La foi écoute le monde, Paris, Edition Universitaires, 1964.
16	 Cf. A. GESCHÉ, Le monde écoute la foi, dans R. GRYSON, Nature et mission de 

l’université catholique. Actes du colloque organisé par la Faculté de théologie pour 
l’éméritat de Mgr Massaux, Louvain-la-Neuve, Publications de la Faculté de théologie, 
1987, p. 51-66.

17	 Cf. FRANÇOIS, Evangelii gaudium, n. 116.



136 Augustin KALAMBA MUPOYI 

1.2. Le peuple de Dieu comme sujet culturel
Chaque peuple porte une vision du monde, des valeurs, des langages 

symboliques et des pratiques qui façonnent sa manière de vivre et de com-
prendre l’évangile. Il transforme et exprime la foi à travers ses symboles, ses 
rites, ses expressions artistiques et sociales. Ainsi, les croyants, rassemblés 
dans l’Église, ne sont pas seulement récepteurs passifs de la Révélation, mais 
acteur créatif dans la manière d’incarner la foi au sein de leur propre culture. 
Dès lors, l’évangélisation est un processus participatif où les fidèles, en tant 
que peuple de Dieu, sont à la fois destinataires et protagonistes. « C’est tout 
le peuple de Dieu qui est évangélisateur en tant que disciple et mission-
naire »18. D’où l’importance qu’accorde le pape François à la piété populaire 
grâce à laquelle le peuple chez qui l’évangile a été inculturée, s’évangélise 
lui-même19. Elle est une puissance évangélisatrice dans notre société20.

Fils de la théologie du peuple, François revalorise théologiquement et 
pastoralement la religion du peuple au point qu’il affirme l’existence d’une 
mystique populaire capable d’accueillir à sa manière l’évangile tout entier 
et  de l’incarner dans des expressions de prière, de fraternité, de justice, de 
lutte et de fête. La piété populaire est ainsi pour lui une véritable spiritualité 
incarnée dans la culture des simples. Elle n’est pas vide de contenus, mais 
elle les révèle et les exprime plus par voie symbolique que par l’usage de la 
raison instrumentale, et, dans l’acte de foi, elle accentue davantage le credere 
in Deum que le credere Deum. C’est une manière légitime de vivre la foi, une 
façon de se sentir partie prenante de l’Église, et une manière d’être mission-
naire ; elle porte en elle la grâce de la mission, du sortir de soi et d’être pèle-
rins.

Œuvre de l’Esprit Saint, cette piété populaire qui est l’expression 
authentique de l’action missionnaire spontanée du peuple de Dieu, est une 
réalité en développement permanent. Et pour apprécier la vie théologale 
présente en elle, la connaissance sapientielle per connaturalitatem reste l’ins-
trument épistémologique et méthodologique inéluctable. Voilà pourquoi 
François écrit : 

	

18	 J.C. SCANNONE, La théologie du peuple, p. 217.
19	 Cf. FRANÇOIS, Evangelii gaudium, n. 122.
20	 Cf. C. CARRASCO-SHLATTER, El potencial evangelizador de la piedad popular en  

esta sociedad, dans J.P. FERNÁNDEZ (dir.), II Congreso Internacional de Hermandades 
y Piedad Popular. Comunicaciones, Sevilla, Editorial Universidad de Sevilla, 2024, 
p. 103-118.



137La foi chrétienne face au pluralisme culturel

	 « C’est seulement à partir d’une connaturalité affective que donne l’amour que 
nous pouvons apprécier la vie théologale présente dans la piété des peuples 
chrétiens, spécialement dans les pauvres. Je pense à la foi solide de ces mères 
au pied du lit de leur enfant malade qui s’appliquent au Rosaire bien qu’elles 
ne sachent pas ébaucher les phrases du Credo ; ou à tous ces actes chargés 
d’espérance manifestés par une bougie que l’on allume dans un humble foyer 
pour demander l’aide de Marie, ou à ces regards d’amour profond vers le 
Christ crucifié »21.

De tout ce qui précède, nous pouvons affirmer que la piété populaire est 
pour le pape François non seulement l’expression d’une foi ancrée dans une 
culture donnée, mais aussi et surtout  une source pour la réflexion théolo-
gique : 

	 « Les expressions de la piété populaire ont beaucoup à nous apprendre, 
et, pour qui sait les lire, elles sont un lieu théologique auquel nous devons 
prêter attention, en particulier au moment où nous pensons à la nouvelle 
évangélisation »22. 

La piété populaire nous permet « d’écouter le cœur de notre peuple et, 
dans le même acte, écouter le cœur de Dieu »23, car au cœur de la religiosité 
populaire, il y a une véritable quête de Dieu24. Il y a là un véritable change-
ment dans la considération de la piété populaire dans l’Église25. C’est pour-
quoi l’Eglise doit être en dialogue permanent avec les expressions culturelles 
des peuples.

2. Une Église en dialogue avec les cultures
Le pontificat de François a ouvert des nouveaux chemins pour la mission 

de l’Eglise. Homme de dialogue et des rencontres, le « pape venu de l’autre 
bout du monde » a lancé l’Eglise de manière décisive et irréversible sur le 
chemin du dialogue avec les cultures. Il invite les théologiens à réfléchir sur 
la manière de faire parvenir l’évangile à la diversité des cultures et des desti-

21	 FRANÇOIS, Evangelii gaudium, n. 125.
22	 FRANÇOIS, Evangelii gaudium, n. 126.
23	 FRANCISCO, Carta al Pueblo de Dios que peregrina en Chile, (31 de mayo de 2018).
24	 Cf. F. ODINET, La piété populaire, une incorporation de la Parole de Dieu ?, dans Revue 

des sciences philosophiques et théologiques, vol. 109, n. 1 (2025), p. 23-35. Lire aussi J. 
NTUMBA TSHIAMBI, Quête de Dieu au cœur de la religiosité populaire. La foi chrétienne 
au risque de la superstitution, Paris, L’Harmattan, 2021.

25	 Cf. D. CUESTA GÓMEZ, La piedad popular: de objeto a eje de discernimiento, dans J.P. 
FERNÁNDEZ (dir.), II Congreso Internacional de Hermandades y Piedad Popular, p. 119-
132.



138 Augustin KALAMBA MUPOYI 

nataires26. Il veut une Eglise en sortie, qui fait de l’inculturation un principe 
clé de sa mission.

Dans notre contexte marqué par «  l’exculturation du catholicisme  »27, 
l’Eglise en sortie marque une nouvelle étape de l’évangélisation qui doit être 
comprise comme une reprise de l’effort de l’inculturation de l’évangile. En 
sortant, l’Eglise doit aller vers les périphéries, annoncer la Bonne Nouvelle 
aux pauvres, et aussi travailler pour que l’évangile se fasse chaire dans les 
cultures du monde. François invite ici l’Église à sortir d’elle-même pour ren-
contrer les réalités humaines dans leurs diversités. L’exhortation apostolique 
Querida Amazonia en est la meilleure illustration.

Dans ce document, François appelle à une plus grande inculturation. 
L’Eglise doit pour cela configurer sa propre identité « par l’écoute et le dia-
logue avec les personnes, les réalités et les histoires de leur terre »28. Dans 
le contexte de l’Amazonie29, il s’agit concrètement de l’écoute de la sagesse 
ancestrale, la reconnaissance des valeurs présentes dans le mode de vie des 
communautés autochtones et la découverte des riches récits de ce peuple30. 
L’inculturation devient de ce fait un principe missionnaire indispensable.

En effet, dans l’intuition du pape François sur la mission de l’Eglise, 
l’évangélisation contextuelle occupe une place centrale. Il est donc nécessaire 
pour lui de proclamer l’évangile de manière incarnée, c’est-à-dire en tenant 
compte des spécificités culturelles, sociales et religieuses de chaque peuple. 
Cette approche vise à éviter toute forme d’imposition culturelle et à favori-
ser une véritable rencontre entre le message chrétien et les réalités locales. 
Ainsi, l’évangélisation ne doit pas être perçue comme une uniformisation, 
mais comme une dynamique d’enracinement de la foi dans des contextes di-
versifiés. En ce sens, François appelle à une Église « aux portes ouvertes »31, 
prête à emprunter le chemin du « dialogue avec les cultures »32 qui la rendra 
capable d’écouter, de discerner et d'accompagner les peuples dans leur 
propre langage et leur propre culture. Evangéliser authentiquement doit 
obligatoirement passer par l’inculturation réelle du message de l’évangile. 

26	 Cf. FRANÇOIS, Evangelii gaudium, n. 133. Lire aussi FRANÇOIS, Exhortation apostolique 
sous forme de « motu propio » Ad theologiam promovendam, (01 novembre 2023).

27	 Cf. D. HERVIEU-LEGIER, Catholicisme, la fin d’un monde, Paris, Bayard, 2003.
28	 FRANÇOIS, Querida Amazonia, n. 66.
29	 Ce que dit le Pape François sur les cultures amazoniques vaut pour toutes les cultures 

des peuples du monde.
30	 Cf. FRANÇOIS, Querida Amazonia, n. 70.
31	 Cf. FRANÇOIS, Evangelii gaudium, n. 46-47.
32	 FRANÇOIS, Evangelii gaudium, n. 238.



139La foi chrétienne face au pluralisme culturel

Ce dernier doit s’enraciner dans les cultures des peuples en valorisant leurs 
richesses et en les purifiant à la lumière du Christ. 

L’inculturation n’est donc pas une adaptation superficielle, mais un dia-
logue profond entre foi et culture. La foi chrétienne doit se faire culture, 
c’est-à-dire habiter les symboles, les langages, les formes d’expression 
propres à chaque peuple. Cela oblige à ne pas tomber dans les erreurs des 
missionnaires du passé qui ont confondu l’évangélisation avec l’imposition 
des formes culturelles occidentales comme norme universelle. 

	 « le christianisme n’a pas un modèle culturel unique, mais tout en restant 
pleinement lui-même, dans l’absolue fidélité à l’annonce évangélique et à 
la tradition ecclésiale, il revêtira aussi le visage des innombrables cultures 
et des innombrables peuples où il est accueilli et enraciné (…). Dans les 
expressions chrétiennes d’un peuple évangélisé, l’Esprit Saint embellit 
l’Église, en lui indiquant de nouveaux aspects de la Révélation et en lui 
donnant un nouveau visage. Par l’inculturation, l’Église introduit les 
peuples avec leurs cultures dans sa propre communauté, parce que toute 
culture offre des valeurs et des modèles positifs qui peuvent enrichir la 
manière dont l’Évangile est annoncé, compris et vécu »33.

C’est pour cette raison que l’Eglise voulue par le pape François doit va-
loriser les langages symboliques, la poésie, les fêtes populaires, comme mé-
diations de la foi. Ces derniers ouvrent un accès unique au mystère de Dieu, 
notamment là où les concepts rationnels restent insuffisants. En effet, la poé-
sie, les récits mythiques et les symboles religieux, par exemple, sont capables 
de dire ce que le langage conceptuel ne peut exprimer. Ils parlent au cœur, 
éveillent l’imaginaire et permettent de ressentir la transcendance34. Ils ex-
priment la foi d’un peuple de manière joyeuse, communautaire et incarnée, 
souvent à travers un langage non verbal, mais profondément évocateur. Ils 
sont pour cela plus que des simples formes folkloriques : ce sont des lieux où 
Dieu se donne à rencontrer, des canaux sensibles de la foi vécue et partagée. 

Il est clair que pour le pape François, les expressions culturelles d’un 
peuple ne sont pas considérées comme des formes secondaires de religiosité, 
mais des lieux véritables où l’expérience de Dieu se transmet et se vit. À tra-
vers les chants, les danses, les processions, les récits mythiques ou poétiques, 
les peuples expriment leur quête du divin avec une profondeur souvent plus 
accessible que celle des formulations doctrinales. Ces langages incarnés per-

33	 FRANÇOIS, Evangelii gaudium, n. 116.
34	 Cf. M. MADILA BASANGUKA, Poétique de la culture. Imagination, éthique et religion 

chez Paul Ricoeur, Kinshasa, Pressses de l’Université Catholique du Congo, 2024.



140 Augustin KALAMBA MUPOYI 

mettent à l’évangile de s’enraciner dans la vie quotidienne, de toucher les 
cœurs et de nourrir une foi enracinée dans la culture. Ainsi, la valorisation 
des éléments culturels des peuples souhaitée par François révèle une Église 
incarnée, proche du peuple, qui parle sa langue et écoute son cœur. 

Certes, cette valorisation des cultures soutenue par le pape François n’est 
pas un chèque en blanc donné aux cultures. Il reconnait que certaines néces-
sitent une purification à la lumière de l’évangile. C’est dans cet ordre d’idées 
qu’il va critiquer sévèrement la culture contemporaine caractérisée par le 
rejet, l’indifférence et la mondialisation homogénéisante.

3. Contre la culture du rejet et l’uniformité mondiale
En parlant d’une Église en sortie vers les périphéries, François propose 

non seulement une orientation géographique, mais aussi une sortie symbo-
lique dans une perspective théologique et pastorale. Cette Eglise en sortie 
doit être pensée dans le contexte contemporain marqué par l’économisation 
de la société qui entraine le rejet des plus pauvres, et la mondialisation pro-
mouvant l’universalisation d’une culture mondiale qui vise l’annulation des 
cultures particulières.

3.1. L’idolâtrie de l’argent et la culture du rejet
La société contemporaine, caractérisé par la domination de la dimension 

financière, a mis au centre l’économie. Ainsi, l’homme se définit par ce qu’il 
a et non ce qu’il est. Cela a engendré la culture du bien-être qui, sans nous 
en rendre compte, enfonce l’humanité dans la « mondialisation de l’indif-
férence »35. L’une des causes de cette situation est notre relation à l’argent. 
Celui-ci, au lieu d’être un bon serviteur, est devenu notre maître. Nous en 
avons fait une idole et nous sommes capables de tout sacrifier sur son autel. 
« L’adoration de l’antique veau d’or (cf. Ex 32, 1-35) a trouvé une nouvelle 
et impitoyable version dans le fétichisme de l’argent et dans la dictature 
de l’économie sans visage et sans un but véritablement humain  »36. Dans 
ce contexte, c’est l’appétit du pouvoir et de l’avoir qui a pris le dessus sur 
l’homme réduit à un seul de ses besoins : la consommation. Il s’agit là d’une 
anthropologie réductionniste qui mesure la valeur de l’homme par sa capa-
cité de produire, d’acheter et d’influencer.

Dans ce système, l’économie de marché est devenue un absolu et a conduit 
à une vision utilitariste de la personne humaine : celui qui ne consomme pas, 

35	 FRANÇOIS, Evangelii gaudium, n. 54.
36	 FRANÇOIS, Evangelii gaudium, n. 55.



141La foi chrétienne face au pluralisme culturel

ou ne sert pas la logique marchande, devient inutile. Nous assistons là à la 
réification de l’homme dans cette société de production et de consommation. 
« Nous vivons dans une culture du rejet. Ce qui n’est pas rentable est rejeté : 
les enfants, les personnes âgées, les jeunes sans emploi »37. 

	 « Aujourd’hui, tout entre dans le jeu de la compétitivité et de la loi du plus 
fort, où le puissant mange le plus faible (…). Nous avons mis en route la 
culture du “déchet” qui est même promue »38. 

Cette culture favorise la pollution de l’environnement car les choses qui 
ne servent plus sont rapidement transformées en ordures39, elle va jusqu’à 
considérer certains êtres humains comme des déchets, interchangeables ou 
sans valeur. Cela favorise l’idolâtrie de l’avoir : l’accumulation des biens, la 
recherche frénétique du confort matériel, la peur du manque. En parallèle, 
le pouvoir, sous toutes ses formes (politique, économique, médiatique), de-
vient un instrument de domination plutôt qu’un service du bien commun. 
Ce double appétit façonne une culture où la performance, la rentabilité et la 
possession priment sur l’éthique, la solidarité et la dignité. C’est donc avec 
raison que le pape François écrit : 

	 «  L’appétit du pouvoir et de l’avoir, ne connaît pas de limites. Dans ce 
système, qui tend à tout phagocyter dans le but d’accroître les bénéfices, 
tout ce qui est fragile, comme l’environnement, reste sans défense par 
rapport aux intérêts du marché divinisé, transformés en règle absolue »40.

Pour François, tout ce qui est ici décrié est le fruit d’un système caractérisé 
par l’impitoyable « idolâtrie de l’argent »41. 

En adorant l’argent, l’économie mondiale se trouve dominée par le profit, 
l’individualisme et l’indifférence. Dans ce contexte où l’homme est considéré 
selon sa capacité de produire, la société est organisée de sorte que celui qui 
est improductif est inutile, et par conséquent exclu, marginalisé ou ignoré.

À côté de la culture du rejet, le pape François est aussi contre la tendance 
à l’universalisation de la culture mondiale qui découle du monopole écono-
mique et entraine l’annulation des différences culturelles.

37	 FRANÇOIS, Discours aux membres du corps diplomatique, (2014).
38	 FRANÇOIS, Evangelii gaudium, n. 53.
39	 Cf. FRANÇOIS, Lettre encyclique Laudato si’, (du 24 mai 2015), n. 20-22.
40	 FRANÇOIS, Evangelii gaudium, n. 56.
41	 Cf. FRANÇOIS, Evangelii gaudium, n. 55-58.



142 Augustin KALAMBA MUPOYI 

3.2. La globalisation et le dictat d’une culture mondiale
Depuis la fin du XXe siècle, le phénomène de globalisation s’est inten-

sifié, transformant profondément les dynamiques économiques, sociales et 
culturelles à l’échelle planétaire. Loin de se limiter à une interconnexion mar-
chande, elle agit également sur les représentations, les pratiques et les sys-
tèmes de valeurs. À travers les médias, l’Internet, les industries culturelles 
et les grandes puissances économiques, elle tend à diffuser un ensemble de 
normes et de codes culturels communs, souvent issus de l’Occident. Cepen-
dant, cette ouverture est profondément déséquilibrée car toutes les cultures 
ne bénéficient pas de la même visibilité ou de la diffusion à l’échelle mon-
diale. C’est non seulement la domination des industries culturelles occiden-
tales qui véhiculent un modèle particulier fondé sur le capitalisme, l’indi-
vidualisme et la consommation ; mais aussi l’uniformisation des modes de 
vie conduisant à l’érosion des cultures régionales et à la disparition de nom-
breuses langues42. Bref, il s’agit d’un rapport de force et d’un impérialisme 
culturel43 déguisé en un espace d’échange.

Ce processus, parfois qualifié de dictat culturel, soulève des inquiétudes 
quant à l’uniformisation des cultures et à la marginalisation des identités 
locales. Elle constitue l’imposition d’un modèle hégémonique qui menace la 
diversité des cultures. François s’y oppose. 

	 «  À son avis, la mondialisation cause une tendance à l’universalisation 
de la culture mondiale sur la base des modèles culturels des pays 
économiquement dominants, qu’il considère plus problématiques du 
point de vue des valeurs éthiques »44. 

Se référant à Ecclesia in Africa et Ecclesia in Asia, François soutient que la 
mondialisation est à la base d’une détérioration des racines culturelles dans 
plusieurs pays et a favorisé ainsi l’invasion des autres cultures des pays éco-
nomiquement développés mais éthiquement affaiblis parce que plaçant au  
 

42	 L’anglais par exemple s’est imposé à tous au point que ne pas le parler s’apparente 
à l’analphabétisme. Ce qui justifie le choix de certains parents, nés dans des centres 
pauvres et vivant aujourd’hui dans des grandes villes, d’enseigner à leurs enfants les 
langues étrangères par honte de leurs langues maternelles qu’ils considèrent à tort 
comme langues vulgaires et sans importance.

43	 A. APPADURAI, Modernity at Large: Cultural Dimensions of Globalization, Minneapolis, 
University of Minnesota Press, 1996 ; Après le colonialisme. Les conséquences culturelles 
de la globalisation, Paris, Payot, 2001.

44	 G. VIAN, Le pape François et la mondialisation. Un pontificat pour un christianisme global, 
dans G. VIAN (dir.), Le pontificat romain dans l’époque contemporaine, Vénise, Edizioni 
Ca’Foscari, 2018, p. 221.



143La foi chrétienne face au pluralisme culturel

premier plan ce qui est extérieur, immédiat, visible, rapide, superficiel et 
provisoire45.

En effet, l’uniformité culturelle qui découle de la mondialisation est un 
danger parce qu’elle ignore la richesse des différences et appauvrit l’huma-
nité. Le pape argentin rejette cet universalisme autoritaire et abstrait proposé 
par ses concepteurs dans l’objectif de dominer et piller.   

« En effet, l’avenir n’est pas monochromatique, mais est possible si nous avons le 
courage de le regarder dans la variété et dans la diversité de ce que chacun peut 
apporter. Comme notre famille humaine a besoin d’apprendre à vivre ensemble 
dans l’harmonie et dans la paix sans que nous ayons besoin d’être tous pareils !»46.

Face à cette globalisation homogénéisante et appauvrissante, François 
propose une mondialisation qui place l’homme au centre et se montre atten-
tive au pluralisme culturel, à la recherche d’un équilibre entre l’universali-
té et les particularités locales afin de promouvoir une coexistence pacifique 
soutenue par une rencontre enrichissante des différences suivant la figure 
géométrique du polyèdre47.

4. Le modèle polyédrique pour une culture de la rencontre
François reconnait l’existence d’une tension entre le global et le local. Il 

propose une synthèse importante capable de sauver en même temps la glo-
balisation et la localisation. 

	 « il faut prêter attention à la dimension globale pour ne pas tomber dans 
une mesquinerie quotidienne. En même temps, il ne faut pas perdre de 
vue ce qui est local, ce qui nous fait marcher les pieds sur terre »48. 

L’union de ces deux attitudes empêche de tomber aussi bien dans un uni-
versalisme abstrait où les citoyens sont passifs face au monde, que dans un 

45	 Cf. FRANÇOIS, Evangelii gaudium, n. 62.
46	 FRANÇOIS, Fratelli tutti, n. 100.
47	  Un polyèdre est un solide géométrique en trois dimensions dont toutes les faces sont des 

polygones plats, reliés entre eux par des arêtes et formant des sommets là où plusieurs 
arêtes se rejoignent. Contrairement aux objets courbes comme les sphères, les polyèdres 
ont des surfaces planes et des arêtes droites. Par exemple, un cube est un polyèdre 
composé de six faces carrées, douze arêtes et huit sommets. Les polyèdres peuvent 
être réguliers, lorsque toutes leurs faces sont des polygones identiques et disposés de 
manière symétrique (comme les solides de Platon), ou irréguliers, lorsqu’ils sont formés 
de polygones différents. Ils jouent un rôle important en mathématiques, en architecture et 
en modélisation 3D, car ils permettent de représenter des formes complexes de manière 
structurée. Cf. A. SEVIN et Ch. DEZARNAUD DANDINE, Histoire des polyèdres : Quand 
la nature est géomètre, Paris, Vuibert, 2009.

48	 FRANÇOIS, Evangelii gaudium, n. 234.



144 Augustin KALAMBA MUPOYI 

isolement culturel où ils répètent les mêmes choses sans apprécier la diver-
sité et la beauté extérieure.

Tout en reconnaissant que « le tout est plus que la partie »49, François in-
vite à dépasser les préoccupations étroites pour embrasser une vision plus 
large, bénéfique à tous. Toutefois, cette ouverture ne doit pas mener à l’er-
rance ou à la perte de ses racines. Il s’agit d’agir localement, à partir de son 
identité et de son enracinement, tout en gardant une perspective universelle. 
De même, une personne fidèle à elle-même s’enrichit au contact de la com-
munauté sans se nier. Ce n’est ni la dilution dans le global ni le repli sur 
soi, mais l’harmonie entre enracinement et ouverture qui est féconde. C’est 
à travers une image suggestive que François invite à cet équilibre qu’il faut 
poursuivre entre la dimension globale et la dimension locale. Le modèle à 
suivre n’est pas la sphère, uniforme et indifférenciée, mais le polyèdre50, où 
chaque élément conserve sa singularité tout en s’inscrivant dans un tout har-
monieux. Qu’il s’agisse d’action pastorale ou politique, il s’agit d’intégrer les 
richesses de chacun, y compris des plus pauvres, sans les uniformiser. Le 
véritable universel respecte les différences et les valorise dans la recherche 
du bien commun. 

En effet, dans un monde fragmenté par les conflits, les inégalités et les 
replis identitaires, la recherche d’un modèle de société capable de concilier 
unité et diversité repris dans la métaphore audacieuse de polyèdre est im-
portante. Loin d’uniformiser, le polyèdre symbolise une unité structurée au-
tour de la diversité. À la différence de la sphère, il ne cherche pas à aplanir 
les différences : chaque facette conserve sa forme propre, tout en participant 
à l’ensemble. Ce modèle valorise l’altérité sans l’effacer. Il s’oppose aux ten-
dances uniformisantes de la mondialisation, où les identités culturelles sont 
souvent nivelées et, à l’inverse, aux replis identitaires qui mènent à l’exclu-
sion. Il invite à construire un monde fondé sur la culture de la rencontre et 
de la fraternité, où chaque personne, chaque peuple, conserve sa singularité 
tout en contribuant au bien commun. Dans une société polyédrique, la dif-
férence n’est pas une menace, mais une richesse. Cette perspective rejoint la 
vision personnaliste selon laquelle chaque individu est porteur d’une digni-
té inaliénable et d’une contribution unique à la communauté51.  

Ce respect de la diversité qui va ensemble avec la reconnaissance de la 
dignité de chaque personne et la valeur de sa culture, est au service d’une 

49	 FRANÇOIS, Evangelii gaudium, n. 235.
50	 Cf. FRANÇOIS, Evangelii gaudium, n. 236.
51	 Cf. E. MOUNIER, Le personnalisme, Paris, PUF, 1949, p. 75-92.



145La foi chrétienne face au pluralisme culturel

fraternité réelle et universelle. Pour cela, le pape François propose une vision 
cohérente, profondément humaine, fondée sur la reconnaissance de la digni-
té de toute personne et sur la recherche du bien commun.  

Sans la reconnaissance de cette dignité humaine, la fraternité universelle 
risque d’être une utopie. Ainsi, sur le chemin de la fraternité, il est essentiel 
de réaliser combien vaut un être humain toujours et en toute circonstance. 
C’est pourquoi, une société vraiment humaine et fraternelle est celle qui est 
capable de veiller à l’accompagnement de chacun au cours de sa vie afin 
qu’il soit capable de donner le meilleur de lui-même pour le bien de tous52. 
François invite pour cela toutes les religions à travailler pour que la fraternité 
humaine devienne une réalité53. Et pour les chrétiens, cette fraternité trouve 
son fondement dans l’évangile de Jésus-Christ54, Dieu fait Homme, venu 
à notre rencontre afin de rassembler dans l’unité tous les enfants de Dieu 
dispersés.

Le pape François insiste sur la culture de la rencontre, qui suppose l’ou-
verture à l’autre, l’écoute réciproque et la reconnaissance mutuelle. Il ne 
s’agit pas d’un vivre-ensemble superficiel, mais d’une construction patiente 
d’un lien social fondé sur la vérité, la justice et l’amour. Dans cette perspec-
tive, même ceux qui semblent avoir failli à leurs engagements religieux ou 
sociaux, ont quelque chose à apporter. Le modèle polyédrique rejette l’exclu-
sion. Il cherche à intégrer toutes les composantes de la société, notamment 
les plus vulnérables, comme les pauvres, les migrants ou les personnes bles-
sées par la vie, qui sont souvent reléguées dans les périphéries.

Loin d’être une utopie spirituelle, le modèle polyédrique porte des impli-
cations concrètes. En politique, il inspire des pratiques de gouvernance par-
ticipative et inclusive. En économie, il encourage un développement intégral 
respectueux de l’environnement et de la dignité des personnes. En éduca-
tion, il invite à former des citoyens ouverts, enracinés dans leur culture, mais 
capables de dialogue.  Le modèle polyédrique devient un catalyseur d’un 
nouvel ordre social, où les conflits cèdent la place à une harmonie construite 
sur la solidarité et le respect. Voilà une voie originale et féconde que nous a 
laissée le pape François. En articulant unité et diversité, enracinement et ou-
verture, ce modèle permet de construire une société inclusive, où la culture 
de la rencontre et la fraternité ouvrent à une paix véritable. Ce paradigme 
exige un changement de regard, une conversion culturelle et spirituelle, pour  

52	 Cf. FRANÇOIS, Fratelli tutti, n. 110.
53	 Cf. FRANÇOIS, Fratelli tutti, n.  271.
54	 Cf. FRANÇOIS, Fratelli tutti, n. 277.



146 Augustin KALAMBA MUPOYI 

bâtir un monde non pas uniforme, mais profondément uni dans la richesse 
de ses différences.

Conclusion
La compréhension de la relation foi et culture du pape François tire irréfu-

tablement sa sève à la fois du Concile Vatican II, des papes qui l’ont précédés, 
spécialement de Paul VI, et de la tradition latino-américaine. 

Le Concile Vatican II, surtout dans Gaudium et Spes, fonde l’idée que 
l’Église doit être en dialogue avec les cultures et les sociétés humaines.  Paul 
VI approfondit, quant à lui, le lien entre évangélisation et culture. Il affirme 
que l’évangile doit s’enraciner dans les cultures, tout en les transformant de 
l’intérieur. Cette idée est reprise par François quand il souligne que toute 
évangélisation doit passer par une écoute des cultures locales pour les trans-
former avec la force de la Bonne Nouvelle.

Les Conférences épiscopales d’Amérique latine ont développé, pour leur 
part, une théologie pastorale, populaire et inculturée. Medellín (1968) appelle 
à une libération intégrale et reconnaît la valeur de la culture populaire55. 
Puebla (1979) introduit la notion de « visage propre » de l’Église latino-
américaine56. Et Aparecida (2007) insiste sur une Église disciple missionnaire 
enracinée dans la piété et les cultures populaires57. François s’inscrit dans 
cette tradition et en fait le socle de sa vision pastorale mondiale. Il va pls 
loin : il donne un nouvel élan à l’inculturation par son appel à une Église en 
sortie, proche des périphéries existentielles et culturelles58; par son insistance 
sur l’écoute des peuples autochtones avec sa proposition d’une inculturation 
sociale, écologique et ecclésiale, en reconnaissant la sagesse des peuples 
indigènes59.  

François fait donc de l’inculturation une dynamique intégrale, articulée 
à la justice, à l’écologie et à la synodalité. Cela lui permet de donner son ca-

55	 Cf. CONFERENCIA EPICOPAL LATINO AMERICANO, Documentos de Medellín, Bogotá, 
CELAM, 1968, n. 6. 

56	 Cf. CONFERENCIA EPICOPAL LATINO AMERICANO, Documento de Puebla. III 
Conferencia General del Episcopado Latinoamericano, Puebla (México), 27 de enero – 
13 de febrero de 1979, Bogotá, CELAM, 1979, n. 400–465.

57	 Cf. CONFERENCIA EPICOPAL LATINO AMERICANO Y CARIBEÑO, Documento 
Conclusivo de Aparecida. V Conferencia General del Episcopado Latinoamericano y del 
Caribe. Aparecida (Brasil), 13 al 31 de mayo de 2007, Bogotá, CELAM, 2007, n. 362 et 
375.

58	 Cf. FRANÇOIS, Evangelii gaudium, n. 20.
59	 Cf. FRANÇOIS, Querida Amazonia, n. 75



147La foi chrétienne face au pluralisme culturel

chet spécifique au débat de la relation foi et culture en proposant une Église 
polyédrique, qui respecte la diversité. Selon ce modèle, chaque culture garde 
son individualité. L’unité est réalisée non par uniformisation, mais par inté-
gration.  

Le modèle polyédrique, appliqué à la relation foi-culture, permet de pen-
ser une Église universelle sans uniformité, ouverte à la richesse des peuples, 
tout en gardant la centralité du message évangélique. À l’opposé d’une 
Église fermée ou abstraite, ce modèle promeut une foi incarnée, populaire et 
dialogale. Cela engage profondément la mission de l’Église aujourd’hui, au 
service de la justice, de la paix et de la dignité des peuples. 

L’inculturation chez François n’est pas seulement un ajustement culturel. 
Il s’agit d’une transformation pastorale et théologique radicale, où l’écoute, 
la justice et la mission s’unissent. Ce projet est sans doute exigeant, mais il est 
porteur d’espérance dans notre monde globalisé.




