Cahiers
des Religions
A fricaines

Nouvelle série. Volume 6, n. 11-12 (janvier - décembre 2025)

Augustin KALAMBA MUPOY], La foi chrétienne face au pluralisme
culturel. La contribution du Pape Francois, p. 131-147.
https://doi.org/10.61496/UDCY5604

PRESSES DE L’'UNIVERSITE CATHOLIQUE DU CONGO



131

La foi chrétienne face au pluralisme culturel
La contribution du Pape Francois

Augustin KALAMBA MUPOYT
Professeur a la Facultad de Teologia San Isidoro de Sevilla/Esparia
et a I"Université Pédagogique de Kananga/RDC

Résumé — Cet article explore la relation entre foi chrétienne et cultures dans
la pensée du pape Francois. Dans un monde marqué par la pluralité et les muta-
tions culturelles, il devient urgent d’annoncer '’évangile de maniere compréhen-
sible sans le dénaturer. Frangois insiste sur la « culture de la rencontre » et rejette
toute forme d’uniformisation. Inspiré par la théologie du peuple, il valorise une
foi incarnée, enracinée dans les réalités locales. Le modele du polyedre, qu’il
propose, permet d’articuler unité et diversité. Ce modele refuse le relativisme
comme I'impérialisme religieux. Il invite I'Eglise a dialoguer, a écouter et a inté-
grer les cultures comme partenaires dans la mission.

Mots clés : inculturation, culture, foi chrétienne, Pape Francois, polyedre

Summary — This article explores the relationship between the Christian faith
and different cultures, in the ideas of Pope Francis. In a world characterised
by diversity and cultural change, the urgent need to proclaim the Gospel in an
understandable way without distorting its message is becoming increasingly
apparent. Francis emphasises the ‘culture of encounter” and rejects all forms of
standardisation. Inspired by the theology of the people, he champions an incar-
nate faith that is grounded in local realities. The polyhedron model he proposes
enables unity and diversity to coexist. This model rejects both relativism and
religious imperialism. It encourages the Church to engage in dialogue, listen to
others and integrate cultures as partners in mission.

Keywords: inculturation, culture, Christian faith, Pope Francis, polyhedron

Introduction

La question de la rencontre entre 1’évangile et les cultures est toujours
d’actualité. D’abord, parce qu’il s’agit d’annoncer un message a prétention
universelle dans des contextes culturels pluriels. Ensuite, parce que les
cultures sont dynamiques ; elles évoluent avec des changements sociaux,
économiques, politiques, idéologiques et méme technologiques. Enfin, parce
que, dans notre monde globalisé, cohabitent plusieurs cultures parfois op-
posées. Comment alors exprimer la foi chrétienne de maniere compréhen-



132 Augustin KALAMBA MUPOYI

sive et pertinente dans chaque culture sans trahir son contenu ? Comment
conjuguer la fidélité au Christ et le dialogue avec d’autres visions du monde
sans tomber dans le syncrétisme ? La foi chrétienne est-elle une importation
destinée a étre greffée sur les nombreuses cultures humaines au risque de ne
jamais les rencontrer dans leur profondeur et leur complexité ? Comment an-
noncer I'Evangile au monde en tenant compte des cultures des peuples ? Un
chrétien africain, européen, indien, chinois ou arabe peut-il vivre 'évangile
sans renoncer a sa culture ? Il est donc important de réfléchir sur la relation
foi-culture en tenant compte du fait que cette relation est une réalité dyna-
mique qui doit étre repensée pour chaque époque et dans chaque contexte.

Sans aucun doute, I'Eglise a toujours pris au sérieux cette question de la
rencontre avec les cultures car elle y a été confrontée des les origines de la
prédication de I'Evangile'. En parlant explicitement de I'inculturation, saint
Jean-Paul II a voulu signifier que seule une pénétration de la foi chrétienne
dans les cultures témoignera de la présence de 1'’évangile dans une société
donnée®. A ce propos, le Conseil Pontifical de la culture écrit :

« la Bonne Nouvelle qui est I'Evangile du Christ pour tout homme et tout
I’homme, a la fois fils et pere de la culture ot il est immergé, le rejoint dans
sa propre culture, qui impregne sa maniere de vivre la foi et s’en trouve a
son tour progressivement modelée »°.

Dans cette réflexion, nous voulons nous atteler a la maniére dont le pape
Frangois a assumé cette préoccupation. Il s’agit de mettre en relief un aspect
essentiel, mais parfois peu étudié du pontificat de ce premier pape argentin :
la place centrale qu’il accorde aux cultures.

En insistant sur une Eglise en sortie, le pape Frangois a mis I'Eglise sur le
chemin de la rencontre non seulement avec les périphéries, les pauvres, les
autres traditions religieuses, mais aussi et surtout avec la culture de chaque
peuple. Baignant dans les eaux de « la théologie du peuple »* il a dévelop-
pé une vision profondément incarnée de la foi. Comparant I'unité de la foi
a celle d'un organisme vivant, il souligne « sa capacité d’assimiler tout ce

N

Cf. JEAN-PAUL Il, Lettre encyclique Fides et ratio, (14 septembre 1998), n. 70-71.

2 Cf. JEAN-PAUL II, Exhortation apostolique Catechesi tradendae, (16 octobre 1979),
n. 53.

3 CONSEIL PONTIFICAL DE LA CULTURE, Pour une pastorale de la culture, (23 mai
1999), n. 1.

4 Entre les différentes études récentes sur la théologie du peuple, nous renvoyons a

J.C. SCANNONE, La théologie du peuple. Racines théologiques du pape Frangois,

Paris, Editions Jésuites, 2017 ; C. HOEVEL, La théologie du peuple. Histoire, idées et

interprétations, dans Communio, vol. 46, n. 6 (2021), p. 13-27.



La foi chrétienne face au pluralisme culturel 133

qu’elle trouve dans les divers milieux ou elle est présente et les différentes
cultures qu’elle rencontre, purifiant toute chose et la portant a sa parfaite
expression »°. Cela fait qu’il considere la culture a la fois comme un lieu
théologique, une voie d’évanggélisation, et un espace par excellence de la ren-
contre non seulement entre Dieu et les hommes, mais aussi des hommes
entre eux.

Notre réflexion aura quatre points importants. D’abord, nous présente-
rons l'inséparabilité de la foi et la culture dans les écrits du pape Frangois.
Ensuite, nous insisterons sur sa vision d’une Eglise toujours en dialogue avec
la culture. Cela nous permettra, dans un troisieme point, de comprendre son
opposition a la culture du rejet et a I'uniformité mondiale. Enfin, nous pré-
senterons son intuition audacieuse de la figure du polyedre comme une voie
de permettant une relation harmonieuse entre la foi et les cultures, 'univer-
sel et le particulier, le global et le local.

1. Une foi inséparable de la culture

La foi chrétienne est toujours et déja vécue par des hommes et des femmes
qui ont une culture propre. Avec I'Incarnation, Dieu entre dans le monde a
travers un peuple qui avait ses coutumes, ses habitudes et une vision du
monde. Jésus a été véritablement un Juif. Il a vécu en accomplissant les cou-
tumes de ses ancétres. C'est pourquoi, huit jours apres sa naissance, ses pa-
rents lui ont donné le nom de Jésus (Lc 2, 21). Comme premier-né, il a été
présenté au Temple au quarantieme jour suivant tout le rituel juif (Lc 2, 22-
24) ; et a ses douze ans, il commenga a monter avec ses parents a Jérusalem
pour participer aux fétes juives (Lc 2, 41-42).

En définitive, on ne peut comprendre Jésus sans sa culture et son ethnicité
juives. Et ce qui vaut pour lui doit valoir pour tous ses disciples. Il est donc
impensable de séparer la foi et la culture. C'est pourquoi, la culture est pour
le pape Francgois un lieu de I'incarnation de la foi.

1.1. La culture, lieu de I'incarnation de la foi

La résurgence de l'intérét pour la culture dans presque tous les domaines
ne peut étre ignorée par 1'Eglise. La nouveauté est surtout dans la concep-
tion de la culture comme une réalité constitutive de 'homme en tant qu’étre
humain.

5 FRANCOIS, Lettre encyclique Lumen fidei, (29 juin 2013), n. 48.



134 Augustin KALAMBA MUPOYI

« La culture est la matrice dans laquelle se forment les mentalités, et elle
peut nous influencer a notre insu, car ses perceptions, ses hypotheses et
ses priorités dominantes sont considérées comme évidentes et invisibles
(tout comme, pour la plupart d’entre nous, 1'oxygene et le langage, ou
I'eau pour les poissons) »°.

Comprise dans ce sens anthropologique, la culture est descriptive d"une
réalité humaine. Selon Vatican II, « c’est le propre de la personne humaine
de n‘accéder pleinement a I'’humanité que par la culture, c’est-a-dire en culti-
vant les biens et les valeurs de la nature »”.

La foi chrétienne, bien qu’ayant un contenu transcendant et universel, ne
se communique jamais de maniere désincarnée ou purement conceptuelle.
Elle s’incarne nécessairement dans des cultures en adoptant leurs langages,
symboles, institutions, traditions, rites, ... La transmission de la foi suppose
pour cela un enracinement dans une culture vivante, a travers laquelle le
message évangélique est a la fois regu, interprété, et exprimé de maniere
intelligible et signifiante pour les hommes et les femmes qui vivent dans ce
contexte. La culture est ici « I'indispensable paganité »* dont parle Adolphe
Gesché. 11 écrit a ce propos :

« Si le christianisme n’avait pas cette maison de campagne (pagus) du
paganisme (paganus), cette seconde résidence en terre paienne, il risquerait
I'enfermement dans une cité qu’il construirait alors nécessairement comme
une citadelle »°.

La foi ne peut donc pas se transmettre comme une idée abstraite ou un
simple code moral. Elle doit étre vécue, célébrée et transmise dans des formes
culturelles concretes. Cette réalité oblige 1'Eglise a s'ancrer dans les cultures,
sans jamais trahir 'évangile, mais en le rendant vivant et intelligible dans
chaque contexte historique et humain. Le besoin d’inculturation est ainsi un
devoir inhérent a la mission de I'Eglise’. C’est pourquoi le pape Francois
soutient que « le besoin d’évangéliser les cultures pour inculturer I'évangile

6 Cf. J. SULLIVAN, Catholics, Culture and the Renewal of Christian Humanism, dans
Religions, vol. 12, n.5 (2021), p. 1. https://doi.org/10.3390/rel12050325

7 Gaudium et spes, n. 53.

8 A. GESCHE, Dieu pour penser. VIl. Le sens, Paris, Cerf, 2002, p. 129. Adolphe Gesché
entend par paganité toute la richesse profondément humaine de la culture et des valeurs
non chrétiennes. Loin d’anéantir la spécificité de I'invention chrétienne, elles lui donnent
cette patience d’étre, cette sagesse de 'humain et cette intelligence des choses, qui
peuvent donner a I'espérance chrétienne les chemins concrets de ses chances.

9 A.GESCHE, Le sens, p. 130.

10 Cf. JEAN-PAUL ll, Exhortation apostolique Ecclesia in Africa, (14 septembre 1995), n. 59.



La foi chrétienne face au pluralisme culturel 135

est impérieux »'. Il réaffirme ainsi I'importance de I'inculturation de I'évan-
gile et de I’évangélisation de la culture, car I'inculturation éleve et réalise ce
qui est bon dans les cultures, tout en les évangélisant. A ce propos il écrit :

« Nous percevons que cela implique un double mouvement. D"une part,
une dynamique de fécondation qui permet d’exprimer I'évangile en un
lieu, puisque quand une communauté accueille I'annonce du salut, I’Esprit
Saint féconde sa culture avec la force transformatrice de I'évangile. D’autre
part, I'Eglise elle-méme vit un chemin de réception qui l'enrichit de ce que
I’Esprit Saint a déja semé mystérieusement dans cette culture »'%.

En effet, le destinataire de 1'évangile est toujours culturellement situé.
C’est dans cette culture qu’il est appelé a accueillir la foi. Il s’agit la d’une
vérité anthropologique incontestable. Frangois écrira : « La grace suppose
la culture, et le don de Dieu s’incarne dans la culture de la personne qui la
regoit »". C’est donc avec raison que le pape invitera les jeunes de I’Amazonie
a aimer leurs racines culturelles et a « en prendre soin car elles sont un point
d’ancrage qui nous permet de nous développer et de répondre a de nouveaux
défis »'.

Dans ce contexte, 'Eglise doit reconnaitre la nécessité d'une évangélisa-
tion inculturée, car non seulement « la foi écoute le monde »'°, mais aus-
si « le monde écoute la foi »'. Il est un fait indéniable que depuis plus de
deux mille ans, la grace de la foi en Jésus a été recue par plusieurs peuples
qui l'ont fait fleurir dans leur vie quotidienne et I’ont transmise selon leurs
modalités culturelles propres. Cela prouve que I’Esprit Saint féconde, avec
la force transformante de 1'Evangile, la culture de tout peuple qui accueille
I'annonce du salut?”. Ainsi, loin d’étre une menace, la diversité culturelle de-
vient source de I'unité de I’Eglise et de la foi. On reconnait par la la valeur
propre de la culture qui devra étre pergue non seulement comme un objet a
évanggéliser, mais comme un sujet vivant de I'évangélisation. Cela revient a
reconnaitre que tout le peuple de Dieu est un sujet culturel.

11 FRANCOIS, Exhortation apostolique Evangelii gaudium, (24 novembre 2013), n. 69.

12 FRANGCOIS, Exhortation apostolique Querida Amazonia, (02 février 2020), n. 68.

13 FRANGCOIS, Evangelii gaudium, n. 115.

14 FRANCOIS, Querida Amazonia, n. 33.

15 Cf. A. DONDEYNE, La foi écoute le monde, Paris, Edition Universitaires, 1964.

16 Cf. A. GESCHE, Le monde écoute la foi, dans R. GRYSON, Nature et mission de
l'université catholique. Actes du colloque organisé par la Faculté de théologie pour
I'éméritat de Mgr Massaux, Louvain-la-Neuve, Publications de la Faculté de théologie,
1987, p. 51-66.

17 Cf. FRANCOIS, Evangelii gaudium, n. 116.



136 Augustin KALAMBA MUPOYI

1.2. Le peuple de Dieu comme sujet culturel

Chaque peuple porte une vision du monde, des valeurs, des langages
symboliques et des pratiques qui faconnent sa maniere de vivre et de com-
prendre I'évangile. Il transforme et exprime la foi a travers ses symboles, ses
rites, ses expressions artistiques et sociales. Ainsi, les croyants, rassemblés
dans I'Eglise, ne sont pas seulement récepteurs passifs de la Révélation, mais
acteur créatif dans la maniere d’incarner la foi au sein de leur propre culture.
Des lors, I'évanggélisation est un processus participatif ou les fideéles, en tant
que peuple de Dieu, sont a la fois destinataires et protagonistes. « C’est tout
le peuple de Dieu qui est évangélisateur en tant que disciple et mission-
naire »'®. D’ou1 'importance qu’accorde le pape Francois a la piété populaire
grace a laquelle le peuple chez qui 1'’évangile a été inculturée, s'évangélise
lui-méme®. Elle est une puissance évangélisatrice dans notre société®.

Fils de la théologie du peuple, Frangois revalorise théologiquement et
pastoralement la religion du peuple au point qu’il affirme I'existence d'une
mystique populaire capable d’accueillir a sa maniere ’évangile tout entier
et de l'incarner dans des expressions de priere, de fraternité, de justice, de
lutte et de féte. La piété populaire est ainsi pour lui une véritable spiritualité
incarnée dans la culture des simples. Elle n’est pas vide de contenus, mais
elle les révele et les exprime plus par voie symbolique que par 'usage de la
raison instrumentale, et, dans l'acte de foi, elle accentue davantage le credere
in Deum que le credere Deum. C'est une maniere légitime de vivre la foi, une
facon de se sentir partie prenante de I'Eglise, et une maniére d’étre mission-
naire ; elle porte en elle la grace de la mission, du sortir de soi et d’étre pele-
rins.

(Euvre de I'Esprit Saint, cette piété populaire qui est l'expression
authentique de l'action missionnaire spontanée du peuple de Dieu, est une
réalité en développement permanent. Et pour apprécier la vie théologale
présente en elle, la connaissance sapientielle per connaturalitatem reste 1'ins-
trument épistémologique et méthodologique inéluctable. Voila pourquoi
Frangois écrit :

18 J.C. SCANNONE, La théologie du peuple, p. 217.

19 Cf. FRANGOIS, Evangelii gaudium, n. 122.

20 Cf. C. CARRASCO-SHLATTER, EI potencial evangelizador de la piedad popular en
esta sociedad, dans J.P. FERNANDEZ (dir.), I/ Congreso Internacional de Hermandades
y Piedad Popular. Comunicaciones, Sevilla, Editorial Universidad de Sevilla, 2024,
p. 103-118.



La foi chrétienne face au pluralisme culturel 137

« C’est seulement a partir d’une connaturalité affective que donne 'amour que
nous pouvons apprécier la vie théologale présente dans la piété des peuples
chrétiens, spécialement dans les pauvres. Je pense a la foi solide de ces meres
au pied du lit de leur enfant malade qui s’appliquent au Rosaire bien qu’elles
ne sachent pas ébaucher les phrases du Credo ; ou a tous ces actes chargés
d’espérance manifestés par une bougie que I'on allume dans un humble foyer
pour demander l'aide de Marie, ou a ces regards d’amour profond vers le
Christ crucifié »*".

De tout ce qui précede, nous pouvons affirmer que la piété populaire est
pour le pape Frangois non seulement I'expression d’une foi ancrée dans une
culture donnée, mais aussi et surtout une source pour la réflexion théolo-
gique :

« Les expressions de la piété populaire ont beaucoup a nous apprendre,
et, pour qui sait les lire, elles sont un lieu théologique auquel nous devons

préter attention, en particulier au moment ot nous pensons a la nouvelle
évanggélisation »*.

La piété populaire nous permet « d’écouter le cceur de notre peuple et,
dans le méme acte, écouter le coeur de Dieu »*, car au coeur de la religiosité
populaire, il y a une véritable quéte de Dieu*. Il y a la un véritable change-
ment dans la considération de la piété populaire dans 1'Eglise?. C'est pour-
quoi I'Eglise doit étre en dialogue permanent avec les expressions culturelles
des peuples.

2. Une Eglise en dialogue avec les cultures

Le pontificat de Francois a ouvert des nouveaux chemins pour la mission
de I'Eglise. Homme de dialogue et des rencontres, le « pape venu de l'autre
bout du monde » a lancé I'Eglise de maniere décisive et irréversible sur le
chemin du dialogue avec les cultures. Il invite les théologiens a réfléchir sur
la maniere de faire parvenir 'évangile a la diversité des cultures et des desti-

21 FRANGCOIS, Evangelii gaudium, n. 125.

22 FRANGCOIS, Evangelii gaudium, n. 126.

23 FRANCISCO, Carta al Pueblo de Dios que peregrina en Chile, (31 de mayo de 2018).

24 Cf. F. ODINET, La piété populaire, une incorporation de la Parole de Dieu ?, dans Revue
des sciences philosophiques et théologiques, vol. 109, n. 1 (2025), p. 23-35. Lire aussi J.
NTUMBA TSHIAMBI, Quéte de Dieu au cceur de la religiosité populaire. La foi chrétienne
au risque de la superstitution, Paris, L'Harmattan, 2021.

25 Cf.D. CUESTA GOMEZ, La piedad popular: de objeto a eje de discernimiento, dans J.P.
FERNANDEZ (dir.), /l Congreso Internacional de Hermandades y Piedad Popular, p. 119-
132.



138 Augustin KALAMBA MUPOYI

nataires®. Il veut une Eglise en sortie, qui fait de I'inculturation un principe
clé de sa mission.

Dans notre contexte marqué par « l'exculturation du catholicisme »%,

I’Eglise en sortie marque une nouvelle étape de 'évangélisation qui doit étre
comprise comme une reprise de l'effort de I'inculturation de l’évangile. En
sortant, I'Eglise doit aller vers les périphéries, annoncer la Bonne Nouvelle
aux pauvres, et aussi travailler pour que l'évangile se fasse chaire dans les
cultures du monde. Frangois invite ici I'Eglise a sortir d’elle-méme pour ren-
contrer les réalités humaines dans leurs diversités. L’exhortation apostolique
Querida Amazonia en est la meilleure illustration.

Dans ce document, Francois appelle a une plus grande inculturation.
L’Eglise doit pour cela configurer sa propre identité « par ’écoute et le dia-
logue avec les personnes, les réalités et les histoires de leur terre »*. Dans
le contexte de ’Amazonie®, il s’agit concretement de I'écoute de la sagesse
ancestrale, la reconnaissance des valeurs présentes dans le mode de vie des
communautés autochtones et la découverte des riches récits de ce peuple®.
L’inculturation devient de ce fait un principe missionnaire indispensable.

En effet, dans l'intuition du pape Frangois sur la mission de I'Eglise,
I’évanggélisation contextuelle occupe une place centrale. Il est donc nécessaire
pour lui de proclamer I'évangile de maniere incarnée, c’est-a-dire en tenant
compte des spécificités culturelles, sociales et religieuses de chaque peuple.
Cette approche vise a éviter toute forme d’imposition culturelle et a favori-
ser une véritable rencontre entre le message chrétien et les réalités locales.
Ainsi, I'évangélisation ne doit pas étre percue comme une uniformisation,
mais comme une dynamique d’enracinement de la foi dans des contextes di-
versifiés. En ce sens, Frangois appelle a une Eglise « aux portes ouvertes »*,
préte a emprunter le chemin du « dialogue avec les cultures »* qui la rendra
capable d’écouter, de discerner et d'accompagner les peuples dans leur
propre langage et leur propre culture. Evangéliser authentiquement doit
obligatoirement passer par l'inculturation réelle du message de I'évangile.

26 Cf.FRANCOIS, Evangelii gaudium, n. 133. Lire aussi FRANCOIS, Exhortation apostolique
sous forme de « motu propio » Ad theologiam promovendam, (01 novembre 2023).

27 Cf. D. HERVIEU-LEGIER, Catholicisme, la fin d’'un monde, Paris, Bayard, 2003.

28 FRANCOIS, Querida Amazonia, n. 66.

29 Ce que dit le Pape Frangois sur les cultures amazoniques vaut pour toutes les cultures
des peuples du monde.

30 Cf. FRANCOIS, Querida Amazonia, n. 70.

31 Cf. FRANGOIS, Evangelii gaudium, n. 46-47.

32 FRANGCOIS, Evangelii gaudium, n. 238.



La foi chrétienne face au pluralisme culturel 139

Ce dernier doit s’enraciner dans les cultures des peuples en valorisant leurs
richesses et en les purifiant a la lumiere du Christ.

L’inculturation n’est donc pas une adaptation superficielle, mais un dia-
logue profond entre foi et culture. La foi chrétienne doit se faire culture,
c'est-a-dire habiter les symboles, les langages, les formes d’expression
propres a chaque peuple. Cela oblige a ne pas tomber dans les erreurs des
missionnaires du passé qui ont confondu 1'évangélisation avec I'imposition
des formes culturelles occidentales comme norme universelle.

« le christianisme n’a pas un modele culturel unique, mais tout en restant
pleinement lui-méme, dans l'absolue fidélité a I'annonce évangélique et a
la tradition ecclésiale, il revétira aussi le visage des innombrables cultures
et des innombrables peuples ou il est accueilli et enraciné (...). Dans les
expressions chrétiennes d’un peuple évangélisé, 1'Esprit Saint embellit
I'Eglise, en lui indiquant de nouveaux aspects de la Révélation et en lui
donnant un nouveau visage. Par l'inculturation, I'Eglise introduit les
peuples avec leurs cultures dans sa propre communauté, parce que toute
culture offre des valeurs et des modeles positifs qui peuvent enrichir la
maniére dont 'Evangile est annoncé, compris et vécu ».

C’est pour cette raison que 1'Eglise voulue par le pape Francois doit va-
loriser les langages symboliques, la poésie, les fétes populaires, comme mé-
diations de la foi. Ces derniers ouvrent un acces unique au mystere de Dieu,
notamment la ot les concepts rationnels restent insuffisants. En effet, la poé-
sie, les récits mythiques et les symboles religieux, par exemple, sont capables
de dire ce que le langage conceptuel ne peut exprimer. Ils parlent au cceur,
éveillent I'imaginaire et permettent de ressentir la transcendance®. Ils ex-
priment la foi d'un peuple de maniere joyeuse, communautaire et incarnée,
souvent a travers un langage non verbal, mais profondément évocateur. Ils
sont pour cela plus que des simples formes folkloriques : ce sont des lieux ot
Dieu se donne a rencontrer, des canaux sensibles de la foi vécue et partagée.

Il est clair que pour le pape Frangois, les expressions culturelles d'un
peuple ne sont pas considérées comme des formes secondaires de religiosité,
mais des lieux véritables ot 'expérience de Dieu se transmet et se vit. A tra-
vers les chants, les danses, les processions, les récits mythiques ou poétiques,
les peuples expriment leur quéte du divin avec une profondeur souvent plus
accessible que celle des formulations doctrinales. Ces langages incarnés per-

33 FRANGCOIS, Evangelii gaudium, n. 116.
34 Cf. M. MADILA BASANGUKA, Poétique de la culture. Imagination, éthique et religion
chez Paul Ricoeur, Kinshasa, Pressses de I'Université Catholique du Congo, 2024.



140 Augustin KALAMBA MUPOYI

mettent a I'évangile de s‘enraciner dans la vie quotidienne, de toucher les
cceurs et de nourrir une foi enracinée dans la culture. Ainsi, la valorisation
des éléments culturels des peuples souhaitée par Frangois révele une Eglise
incarnée, proche du peuple, qui parle sa langue et écoute son cceur.

Certes, cette valorisation des cultures soutenue par le pape Frangois n’est
pas un cheque en blanc donné aux cultures. Il reconnait que certaines néces-
sitent une purification a la lumiere de I'évangile. C'est dans cet ordre d’idées
qu’il va critiquer sévérement la culture contemporaine caractérisée par le
rejet, I'indifférence et la mondialisation homogénéisante.

3. Contre la culture du rejet et 'uniformité mondiale

En parlant d'une Eglise en sortie vers les périphéries, Francois propose
non seulement une orientation géographique, mais aussi une sortie symbo-
lique dans une perspective théologique et pastorale. Cette Eglise en sortie
doit étre pensée dans le contexte contemporain marqué par 1'économisation
de la société qui entraine le rejet des plus pauvres, et la mondialisation pro-
mouvant l'universalisation d"une culture mondiale qui vise 'annulation des
cultures particulieres.

3.1. L'idolatrie de l'argent et la culture du rejet

La société contemporaine, caractérisé par la domination de la dimension
financiere, a mis au centre I'économie. Ainsi, I'’homme se définit par ce qu’il
a et non ce qu’il est. Cela a engendré la culture du bien-étre qui, sans nous
en rendre compte, enfonce '’humanité dans la « mondialisation de l'indif-
férence »*. L'une des causes de cette situation est notre relation a l'argent.
Celui-ci, au lieu d’étre un bon serviteur, est devenu notre maitre. Nous en
avons fait une idole et nous sommes capables de tout sacrifier sur son autel.
« L'adoration de 'antique veau d’or (cf. Ex 32, 1-35) a trouvé une nouvelle
et impitoyable version dans le fétichisme de l'argent et dans la dictature
de l’économie sans visage et sans un but véritablement humain »*. Dans
ce contexte, c'est 'appétit du pouvoir et de I'avoir qui a pris le dessus sur
I’homme réduit a un seul de ses besoins : la consommation. Il s’agit la d’une
anthropologie réductionniste qui mesure la valeur de I'homme par sa capa-
cité de produire, d’acheter et d’influencer.

Dans ce systeme, 'économie de marché est devenue un absolu et a conduit
a une vision utilitariste de la personne humaine : celui qui ne consomme pas,

35 FRANGCOIS, Evangelii gaudium, n. 54.
36 FRANGCOIS, Evangelii gaudium, n. 55.



La foi chrétienne face au pluralisme culturel 141

ou ne sert pas la logique marchande, devient inutile. Nous assistons la a la
réification de '’homme dans cette société de production et de consommation.
« Nous vivons dans une culture du rejet. Ce qui n’est pas rentable est rejeté :
les enfants, les personnes agées, les jeunes sans emploi »*.

« Aujourd’hui, tout entre dans le jeu de la compétitivité et de la loi du plus
fort, ou le puissant mange le plus faible (...). Nous avons mis en route la
culture du “déchet” qui est méme promue »*.

Cette culture favorise la pollution de l'environnement car les choses qui
ne servent plus sont rapidement transformées en ordures®, elle va jusqu’a
considérer certains étres humains comme des déchets, interchangeables ou
sans valeur. Cela favorise 1'idolatrie de 'avoir : 'accumulation des biens, la
recherche frénétique du confort matériel, la peur du manque. En parallele,
le pouvoir, sous toutes ses formes (politique, économique, médiatique), de-
vient un instrument de domination plutoét qu'un service du bien commun.
Ce double appétit fagonne une culture ou la performance, la rentabilité et la
possession priment sur 1'éthique, la solidarité et la dignité. C’est donc avec
raison que le pape Frangois écrit :

« Lappétit du pouvoir et de l'avoir, ne connait pas de limites. Dans ce
systeme, qui tend a tout phagocyter dans le but d’accroitre les bénéfices,
tout ce qui est fragile, comme l'environnement, reste sans défense par
rapport aux intéréts du marché divinisé, transformés en regle absolue »*.

Pour Frangois, tout ce qui est ici décrié est le fruit d"un systeme caractérisé
par I'impitoyable « idolatrie de 'argent »*..

En adorant I'argent, 1'économie mondiale se trouve dominée par le profit,
I'individualisme et I'indifférence. Dans ce contexte ot '’homme est considéré
selon sa capacité de produire, la société est organisée de sorte que celui qui
est improductif est inutile, et par conséquent exclu, marginalisé ou ignoré.

A coté de la culture du rejet, le pape Francois est aussi contre la tendance
a 'universalisation de la culture mondiale qui découle du monopole écono-
mique et entraine 'annulation des différences culturelles.

37 FRANGCOIS, Discours aux membres du corps diplomatique, (2014).

38 FRANGCOIS, Evangelii gaudium, n. 53.

39 Cf. FRANCOIS, Lettre encyclique Laudato si’, (du 24 mai 2015), n. 20-22.
40 FRANGCOIS, Evangelii gaudium, n. 56.

41 Cf. FRANCOIS, Evangelii gaudium, n. 55-58.



142 Augustin KALAMBA MUPOYI

3.2. La globalisation et le dictat d’'une culture mondiale

Depuis la fin du XX¢ siecle, le phénomene de globalisation s’est inten-
sifié, transformant profondément les dynamiques économiques, sociales et
culturelles a I’échelle planétaire. Loin de se limiter a une interconnexion mar-
chande, elle agit également sur les représentations, les pratiques et les sys-
témes de valeurs. A travers les médias, 'Internet, les industries culturelles
et les grandes puissances économiques, elle tend a diffuser un ensemble de
normes et de codes culturels communs, souvent issus de I'Occident. Cepen-
dant, cette ouverture est profondément déséquilibrée car toutes les cultures
ne bénéficient pas de la méme visibilité ou de la diffusion a I’échelle mon-
diale. C’est non seulement la domination des industries culturelles occiden-
tales qui véhiculent un modele particulier fondé sur le capitalisme, 1'indi-
vidualisme et la consommation ; mais aussi I'uniformisation des modes de
vie conduisant a I'érosion des cultures régionales et a la disparition de nom-
breuses langues®. Bref, il s’agit d’'un rapport de force et d"un impérialisme
culturel® déguisé en un espace d’échange.

Ce processus, parfois qualifié de dictat culturel, souleve des inquiétudes
quant a l'uniformisation des cultures et a la marginalisation des identités
locales. Elle constitue I'imposition d’'un modele hégémonique qui menace la
diversité des cultures. Francgois s’y oppose.

« A son avis, la mondialisation cause une tendance a l'universalisation
de la culture mondiale sur la base des modéles culturels des pays
économiquement dominants, qu’il considere plus problématiques du
point de vue des valeurs éthiques »*.

Se référant a Ecclesia in Africa et Ecclesia in Asia, Frangois soutient que la
mondialisation est a la base d'une détérioration des racines culturelles dans
plusieurs pays et a favorisé ainsi I'invasion des autres cultures des pays éco-
nomiquement développés mais éthiquement affaiblis parce que placant au

42 L’anglais par exemple s’est imposé a tous au point que ne pas le parler s’apparente
a lanalphabétisme. Ce qui justifie le choix de certains parents, nés dans des centres
pauvres et vivant aujourd’hui dans des grandes villes, d’enseigner a leurs enfants les
langues étrangéres par honte de leurs langues maternelles qu'ils considérent a tort
comme langues vulgaires et sans importance.

43 A. APPADURAI, Modernity at Large: Cultural Dimensions of Globalization, Minneapolis,
University of Minnesota Press, 1996 ; Apres le colonialisme. Les conséquences culturelles
de la globalisation, Paris, Payot, 2001.

44 G.VIAN, Le pape Francois et la mondialisation. Un pontificat pour un christianisme global,
dans G. VIAN (dir.), Le pontificat romain dans I’époque contemporaine, Vénise, Edizioni
Ca’Foscari, 2018, p. 221.



La foi chrétienne face au pluralisme culturel 143

premier plan ce qui est extérieur, immédiat, visible, rapide, superficiel et
provisoire®.

En effet, 'uniformité culturelle qui découle de la mondialisation est un
danger parce qu’elle ignore la richesse des différences et appauvrit I'huma-
nité. Le pape argentin rejette cet universalisme autoritaire et abstrait proposé
par ses concepteurs dans 1'objectif de dominer et piller.

« En effet, l'avenir n’est pas monochromatique, mais est possible si nous avons le
courage de le regarder dans la variété et dans la diversité de ce que chacun peut

apporter. Comme notre famille humaine a besoin d’apprendre a vivre ensemble
dans I'harmonie et dans la paix sans que nous ayons besoin d’étre tous pareils !»*.

Face a cette globalisation homogénéisante et appauvrissante, Francois
propose une mondialisation qui place ’homme au centre et se montre atten-
tive au pluralisme culturel, a la recherche d’un équilibre entre 'universali-
té et les particularités locales afin de promouvoir une coexistence pacifique
soutenue par une rencontre enrichissante des différences suivant la figure
géométrique du polyedre?.

4. Le modele polyédrique pour une culture de la rencontre

Frangois reconnait l'existence d’une tension entre le global et le local. Il
propose une synthese importante capable de sauver en méme temps la glo-
balisation et la localisation.

« il faut préter attention a la dimension globale pour ne pas tomber dans
une mesquinerie quotidienne. En méme temps, il ne faut pas perdre de
vue ce qui est local, ce qui nous fait marcher les pieds sur terre »*.

L’union de ces deux attitudes empéche de tomber aussi bien dans un uni-
versalisme abstrait ol les citoyens sont passifs face au monde, que dans un

45 Cf. FRANCOIS, Evangelii gaudium, n. 62.

46 FRANCOIS, Fratelli tutti, n. 100.

47 Un polyedre est un solide géométrique en trois dimensions dont toutes les faces sont des
polygones plats, reliés entre eux par des arétes et formant des sommets la ou plusieurs
arétes se rejoignent. Contrairement aux objets courbes comme les sphéres, les polyédres
ont des surfaces planes et des arétes droites. Par exemple, un cube est un polyedre
composé de six faces carrées, douze arétes et huit sommets. Les polyédres peuvent
étre réguliers, lorsque toutes leurs faces sont des polygones identiques et disposés de
maniére symétrique (comme les solides de Platon), ou irréguliers, lorsqu’ils sont formés
de polygones différents. lls jouent un réle important en mathématiques, en architecture et
en modélisation 3D, car ils permettent de représenter des formes complexes de maniére
structurée. Cf. A. SEVIN et Ch. DEZARNAUD DANDINE, Histoire des polyédres : Quand
la nature est géometre, Paris, Vuibert, 2009.

48 FRANGCOIS, Evangelii gaudium, n. 234.



144 Augustin KALAMBA MUPOYI

isolement culturel ot ils répetent les mémes choses sans apprécier la diver-
sité et la beauté extérieure.

Tout en reconnaissant que « le tout est plus que la partie »**, Frangois in-
vite a dépasser les préoccupations étroites pour embrasser une vision plus
large, bénéfique a tous. Toutefois, cette ouverture ne doit pas mener a l'er-
rance ou a la perte de ses racines. Il s’agit d’agir localement, a partir de son
identité et de son enracinement, tout en gardant une perspective universelle.
De méme, une personne fidéle a elle-méme s’enrichit au contact de la com-
munauté sans se nier. Ce nest ni la dilution dans le global ni le repli sur
soi, mais I’harmonie entre enracinement et ouverture qui est féconde. C’est
a travers une image suggestive que Frangois invite a cet équilibre qu'’il faut
poursuivre entre la dimension globale et la dimension locale. Le modele a
suivre n'est pas la sphere, uniforme et indifférenciée, mais le polyedre>, ou
chaque élément conserve sa singularité tout en s’inscrivant dans un tout har-
monieux. Qu’il s’agisse d’action pastorale ou politique, il s’agit d’intégrer les
richesses de chacun, y compris des plus pauvres, sans les uniformiser. Le
véritable universel respecte les différences et les valorise dans la recherche
du bien commun.

En effet, dans un monde fragmenté par les conflits, les inégalités et les
replis identitaires, la recherche d’un modele de société capable de concilier
unité et diversité repris dans la métaphore audacieuse de polyedre est im-
portante. Loin d’uniformiser, le polyedre symbolise une unité structurée au-
tour de la diversité. A la différence de la sphere, il ne cherche pas a aplanir
les différences : chaque facette conserve sa forme propre, tout en participant
a I'ensemble. Ce modele valorise l'altérité sans l'effacer. Il s’'oppose aux ten-
dances uniformisantes de la mondialisation, ou les identités culturelles sont
souvent nivelées et, a 'inverse, aux replis identitaires qui menent a l'exclu-
sion. Il invite a construire un monde fondé sur la culture de la rencontre et
de la fraternité, ot chaque personne, chaque peuple, conserve sa singularité
tout en contribuant au bien commun. Dans une société polyédrique, la dif-
férence n’est pas une menace, mais une richesse. Cette perspective rejoint la
vision personnaliste selon laquelle chaque individu est porteur d'une digni-
té inaliénable et d"une contribution unique a la communauté®'.

Ce respect de la diversité qui va ensemble avec la reconnaissance de la
dignité de chaque personne et la valeur de sa culture, est au service d’une

49 FRANGCOIS, Evangelii gaudium, n. 235.
50 Cf. FRANGCOIS, Evangelii gaudium, n. 236.
51 Cf. E. MOUNIER, Le personnalisme, Paris, PUF, 1949, p. 75-92.



La foi chrétienne face au pluralisme culturel 145

fraternité réelle et universelle. Pour cela, le pape Frangois propose une vision
cohérente, profondément humaine, fondée sur la reconnaissance de la digni-
té de toute personne et sur la recherche du bien commun.

Sans la reconnaissance de cette dignité humaine, la fraternité universelle
risque d’étre une utopie. Ainsi, sur le chemin de la fraternité, il est essentiel
de réaliser combien vaut un étre humain toujours et en toute circonstance.
C’est pourquoi, une société vraiment humaine et fraternelle est celle qui est
capable de veiller a I'accompagnement de chacun au cours de sa vie afin
qu’il soit capable de donner le meilleur de lui-méme pour le bien de tous™.
Francois invite pour cela toutes les religions a travailler pour que la fraternité
humaine devienne une réalité*. Et pour les chrétiens, cette fraternité trouve
son fondement dans I'évangile de Jésus-Christ*®, Dieu fait Homme, venu
a notre rencontre afin de rassembler dans 1'unité tous les enfants de Dieu
dispersés.

Le pape Francois insiste sur la culture de la rencontre, qui suppose I'ou-
verture a l'autre, I'’écoute réciproque et la reconnaissance mutuelle. Il ne
s’agit pas d'un vivre-ensemble superficiel, mais d"une construction patiente
d’un lien social fondé sur la vérité, la justice et 'amour. Dans cette perspec-
tive, méme ceux qui semblent avoir failli a leurs engagements religieux ou
sociaux, ont quelque chose a apporter. Le modele polyédrique rejette 'exclu-
sion. Il cherche a intégrer toutes les composantes de la société, notamment
les plus vulnérables, comme les pauvres, les migrants ou les personnes bles-
sées par la vie, qui sont souvent reléguées dans les périphéries.

Loin d’étre une utopie spirituelle, le modele polyédrique porte des impli-
cations concretes. En politique, il inspire des pratiques de gouvernance par-
ticipative et inclusive. En économie, il encourage un développement intégral
respectueux de l'environnement et de la dignité des personnes. En éduca-
tion, il invite a former des citoyens ouverts, enracinés dans leur culture, mais
capables de dialogue. Le modele polyédrique devient un catalyseur d'un
nouvel ordre social, ot les conflits cedent la place a une harmonie construite
sur la solidarité et le respect. Voila une voie originale et féconde que nous a
laissée le pape Frangois. En articulant unité et diversité, enracinement et ou-
verture, ce modele permet de construire une société inclusive, ou la culture
de la rencontre et la fraternité ouvrent a une paix véritable. Ce paradigme
exige un changement de regard, une conversion culturelle et spirituelle, pour

52 Cf. FRANCOIS, Fratelli tutti, n. 110.
53 Cf. FRANCOIS, Fratelli tutti, n. 271.
54 Cf. FRANCOIS, Fratelli tutti, n. 277.



146 Augustin KALAMBA MUPOYI

batir un monde non pas uniforme, mais profondément uni dans la richesse
de ses différences.

Conclusion

La compréhension de la relation foi et culture du pape Frangois tire irréfu-
tablement sa seve a la fois du Concile Vatican II, des papes qui I'ont précédés,
spécialement de Paul VI, et de la tradition latino-américaine.

Le Concile Vatican II, surtout dans Gaudium et Spes, fonde 1'idée que
I'Eglise doit étre en dialogue avec les cultures et les sociétés humaines. Paul
VI approfondit, quant a lui, le lien entre évangélisation et culture. Il affirme
que l'évangile doit s'enraciner dans les cultures, tout en les transformant de
I'intérieur. Cette idée est reprise par Frangois quand il souligne que toute
évanggélisation doit passer par une écoute des cultures locales pour les trans-
former avec la force de la Bonne Nouvelle.

Les Conférences épiscopales d’Amérique latine ont développé, pour leur
part, une théologie pastorale, populaire et inculturée. Medellin (1968) appelle
a une libération intégrale et reconnait la valeur de la culture populaire™.
Puebla (1979) introduit la notion de « visage propre » de I'Eglise latino-
américaine®. Et Aparecida (2007) insiste sur une Eglise disciple missionnaire
enracinée dans la piété et les cultures populaires”. Frangois s’inscrit dans
cette tradition et en fait le socle de sa vision pastorale mondiale. I va pls
loin : il donne un nouvel élan a I'inculturation par son appel a une Eglise en
sortie, proche des périphéries existentielles et culturelles®; par son insistance
sur '’écoute des peuples autochtones avec sa proposition d"une inculturation
sociale, écologique et ecclésiale, en reconnaissant la sagesse des peuples
indigenes™.

Frangois fait donc de l'inculturation une dynamique intégrale, articulée
a la justice, a I'écologie et a la synodalité. Cela lui permet de donner son ca-

55 Cf. CONFERENCIAEPICOPAL LATINO AMERICANO, Documentos de Medellin, Bogota,
CELAM, 1968, n. 6.

56 Cf. CONFERENCIA EPICOPAL LATINO AMERICANO, Documento de Puebla. Il
Conferencia General del Episcopado Latinoamericano, Puebla (México), 27 de enero —
13 de febrero de 1979, Bogota, CELAM, 1979, n. 400-465.

57 Cf. CONFERENCIA EPICOPAL LATINO AMERICANO Y CARIBENO, Documento
Conclusivo de Aparecida. V Conferencia General del Episcopado Latinoamericano y del
Caribe. Aparecida (Brasil), 13 al 31 de mayo de 2007, Bogota, CELAM, 2007, n. 362 et
375.

58 Cf. FRANCOIS, Evangelii gaudium, n. 20.

59 Cf. FRANCOIS, Querida Amazonia, n. 75



La foi chrétienne face au pluralisme culturel 147

chet spécifique au débat de la relation foi et culture en proposant une Eglise
polyédrique, qui respecte la diversité. Selon ce modele, chaque culture garde
son individualité. L'unité est réalisée non par uniformisation, mais par inté-
gration.

Le modele polyédrique, appliqué a la relation foi-culture, permet de pen-
ser une Eglise universelle sans uniformité, ouverte  la richesse des peuples,
tout en gardant la centralité du message évangélique. A 'opposé d’une
Eglise fermée ou abstraite, ce modéle promeut une foi incarnée, populaire et
dialogale. Cela engage profondément la mission de 1'Eglise aujourd’hui, au
service de la justice, de la paix et de la dignité des peuples.

L’inculturation chez Frangois n’est pas seulement un ajustement culturel.
Il sagit d’une transformation pastorale et théologique radicale, ou I'écoute,
la justice et la mission s'unissent. Ce projet est sans doute exigeant, mais il est
porteur d’espérance dans notre monde globalisé.





