Cahiers
des Religions
A fricaines

Nouvelle série. Volume 6, n. 11-12 (janvier - décembre 2025)

Moguet KAMALEBO MOGELWA, De la relégation a la rédemption.
Mutations éco-spirituelles du site sacré de Karigo a Uvira (RDC), p.

83-101.
https://doi.org/10.61496/LWTG4909

PRESSES DE L'UNIVERSITE CATHOLIQUE DU CONGO



83

De la relégation a la rédemption
Mutations éco-spirituelles du site sacré
de Karigo a Uvira (RDC)

Moguet KAMALEBO MOGELWA

Chercheur en Ecospiritualité africaine

Résumé — Cet article analyse la transformation religieuse, symbolique et éco-
logique du site sacré de Karigo (anciennement Kaligo), situé dans la chefferie des
Bavira, territoire d’Uvira (RDC). L’étude, fondée sur des enquétes qualitatives
de terrain, met en lumiere les dynamiques de reconfiguration du sacré a tra-
vers le passage d'un espace rituel traditionnel a un lieu de retraites chrétiennes.
L’analyse révele une hybridation religieuse, des continuités symboliques, des
transmutations ontologiques et des ruptures structurelles liées a la mutation des
usages, a la recomposition des légitimités spirituelles et a une écologie désor-
mais anthropisée.

Mots-clés : Uvira, reconfiguration religieuse, sites sacrés africains, écologie
du sacré, Religion Traditionnelle Africaine (RTA)

Summary - This article analyzes the religious, symbolic, and ecological
transformation of the sacred site of Karigo (formerly Kaligo), located in the
Bavira chiefdom, Uvira Territory (DRC). Based on qualitative field research, the
study highlights the dynamics of the reconfiguration of the sacred through the
transition from a traditional ritual space to a place of Christian retreats. The
analysis reveals religious hybridization, symbolic continuities, and structural
ruptures linked to changes in use, the recomposition of spiritual legitimacies,
the ontological transmutations and an increasingly anthropized ecology.

Keywords: Uvira, religious reconfiguration, African sacred sites, sacred ecol-
ogy, African traditional religion

Introduction

Dans le territoire d'Uvira, au cceur de la chefferie des Bavira, groupement
de Kalungwe, village de Rugembe, le site sacré de Karigo — anciennement
Kaligo —, localisé a la latitude 3°24’31’,46'04” Sud et a la longitude 29°8'0,35”
Est, constitue aujourd’hui un lieu paradoxal. Autrefois espace rituel majeur
du lignage de Nabwita, du clan des Balizi, tribu des Bavira, Karigo fut au
centre d'un systeme symbolique complexe articulant communication avec
les ancétres, quéte de fertilité, protection territoriale et régulation écologique.
Comme bien d’autres lieux sacrés africains, il a subi les assauts conjoints



84 Moguet KAMALEBO MOGELWA

de l’évangélisation missionnaire, de la répression administrative et du
désenchantement moderne.

Progressivement relégué, tant physiquement que symboliquement, le site
a été pris en étau entre, d'une part, la défaillance des héritiers traditionnels,
incapables de préserver et transmettre la mémoire rituelle léguée par les an-
ciens ; et d’autre part, la stigmatisation imposée par les religions révélées,
qui l'ont longtemps désigné comme un « lieu des ténebres ». Cette margi-
nalisation semblait conduire a l'effacement du site. Pourtant, depuis les an-
nées 1980, un phénomene inattendu se manifeste : des chrétiens — d’abord
méthodistes, puis membres de diverses Eglises de réveil ou de mouvements
prophétiques — réinvestissent le lieu. On y observe désormais des retraites
spirituelles, des prieres de délivrance, des jetines collectifs et des liturgies de
réconciliation.

Ce basculement d'un espace coutumier vers une scene de religiosité
chrétienne populaire dessine une dynamique complexe que nous propo-
sons d’appeler rédemption rituelle du site sacré'. Cette rédemption ne signifie
ni continuité tranquille ni rupture radicale, mais elle traduit une mutation
éco-spirituelle, au croisement de plusieurs tensions : entre les héritages ri-
tuels et les innovations prophétiques, entre la sacralité de la terre et une théo-
logie du salut centrée sur 'humain, entre mémoire ancestrale et relecture
chrétienne du sacré.

Trois questions structurent notre analyse : - Que devient un lieu sacré lors-
qu’il est reconfiguré par d’autres traditions religieuses ? - Quelle mémoire du
sacré résiste sous les nouveaux discours spirituels ? - Quels rapports a la
nature — autrefois encadrés par des tabous écologiques — subsistent dans
les usages actuels du site ?

Ce questionnement s’inscrit dans une double perspective : d"une part,
celle des cosmologies africaines du territoire et de la reconfiguration postco-
loniale des lieux sacrés ; d’autre part, celle d'une écologie religieuse en trans-
formation, ou l'environnement est considéré comme un actant sacré au coeur
des recompositions spirituelles contemporaines. A travers le cas de Karigo, il

1 Nous proposons le concept de rédemption rituelle du site sacré pour désigner le
processus par lequel un site rituellement marginalisé ou abandonné — souvent pergu
comme paien ou impur dans une logique postmissionaire — fait I'objet d’'une relecture
spirituelle et d’'une re-sacralisation par de nouveaux acteurs religieux. Ce concept s’inscrit
dans le prolongement des réflexions sur la re-sacralisation des lieux (Birgit Meyer), les
traductions rituelles (Jean-Pierre Dozon) et les tentatives de réenchantement postcolonial
des mémoires africaines (Achille Mbembe).



De la relégation i la rédemption 85

s’agit d’interroger les dynamiques de résilience rituelle, les formes disconti-
nues de transmission des savoirs, les transmutations ontologiques des rap-
ports au lieu et a 'invisible, ainsi que les processus d’hybridation rituelle ou
se rejouent, souvent en tension, héritages coutumiers et innovations prophé-
tiques dans les recompositions du sacré en Afrique contemporaine.

1. Méthodologie

Cette recherche repose sur une approche qualitative et ethnographique,
articulée autour d’un travail de terrain mené de maniére intermittente entre
janvier et juillet 2025 sur le site sacré de Karigo, dans la chefferie des Bavira,
territoire d'Uvira (Sud-Kivu, RDC). Le choix méthodologique s’est fondé sur
la volonté de documenter une mémoire vivante, en suivant les dynamiques
symboliques, spirituelles, ontologiques et écologiques qui traversent encore
ce lieu.

1.1. Observation participante

J'ai effectué plusieurs séjours prolongés sur le site, notamment durant :

e Des retraites chrétiennes organisées par des groupes locaux (priere,
jetine, veillée) ;
e Des visites individuelles de pelerins ou de malades ;

e Des moments d’abandon et de silence du site, permettant d’observer sa
matérialité et sa dégradation.

Cette immersion a permis de saisir les usages actuels du lieu, d’obser-
ver les gestes rituels, et de percevoir les ambiances propres au site (latences,
sons, végétation, mouvements, etc.).

1.2. Entretiens semi-directifs

Une série d’entretiens a été menée avec différents profils d’acteurs, no-
tamment trois gardiens du site (un ancien traditionnel et deux chrétiens ac-
tuels), une femme agée de plus de soixante-dix ans détentrice de savoirs an-
cestraux, dix jeunes adultes (dont un initié aux pratiques rituelles de Karigo,
trois partisans des religions traditionnelles Mwalo, Kitawala ..., les autres
engages dans la foi chrétienne), un chef coutumier local, cinq religieux chré-
tiens d’entre cinquante et soixante-dix ans. Un agent du service de l'environ-
nement de la chefferie a été également interrogé pour documenter les enjeux
écologiques liés au site. Ces entretiens croisés avec des observations directes
des usages contemporains de Karigo, ont permis d’analyser les continuités,



86 Moguet KAMALEBO MOGELWA

les ruptures et les recompositions du sacré a travers les voix et les gestes des
acteurs eux-mémes.

1.3. Analyse documentaire

Une étude documentaire complémentaire a été menée pour croiser les
récits de terrain avec des archives ecclésiales, administratives et scientifiques
disponibles : les récits religieux ou pamphlets des églises fréquentant le site,
des rapports des services étatiques ainsi que des études anthropologiques
et historiques sur les Bavira et sur les dynamiques religieuses au Sud-Kivu.

1.4. Posture réflexive

Conscient de ma propre position (chercheur originaire de la région, ins-
crit dans une double filiation chrétienne et africaine), jai adopté une posture
réflexive tout au long du travail, en questionnant mes affects, mes représen-
tations et mes attentes vis-a-vis du site et des acteurs. Cette tension entre
proximité et distance a été assumée comme une ressource heuristique plutot
qu'un biais a neutraliser.

2. Le site de Karigo. Ancrage lignager et cosmologie tradi-
tionnelle

2.1. Origines et organisation spirituelle

Karigo — de son ancien nom Kaligo, « petite source » — est associé au li-
gnage de Nabwita, du clan Balizi, appartenant a la tribu Bavira (Bavila). Se-
lon la tradition, le site fut révélé a Nabwita le pere du lignage et I'initiateur
de la spiritualité : le premier Koto (grand-prétre). Désormais il y invoquait
avec sa descendance, les ancétres venus de Lwindi, un secteur du Territoire
de Walungu, dans la Province du Sud-Kivu en RD Congo, d’ou les Balizi
seraient originaires. Karigo servit de lieu d’ensevelissement pour des étres
liminaires, ni morts ni pleinement vivants. Il constituait un point de contact
avec l'au-dela, un portail cosmologique comme nous a d’ailleurs relaté le
chef coutumier :

« Cette grotte n’était pas une simple cavité : elle constituait, selon les
Koto (anciens) un véritable portail ouvrant sur trois entités mystiques. De la
partaient trois sentiers majeurs. Ce sont les gens de priére qui ont ensuite
fermé ces portes de maniere catégorique [...] »%

2  Entretien du 11 juin 2025, traduit du swahili.



De la relégation i la rédemption 87

2.2. Typologie et fonctions rituelles

Le site se compose de plusieurs éléments géo-symboliques : une colline,
une chute d’eau, une grotte, et des arbres sacrés (mukamba®, mufufi*, ...). 1l
était utilisé pour des rituels de purification, circoncision, initiation, guérison,
et communication avec les ancétres :

« Cette grotte n’était pas destinée a la priere, elle appartenait a notre lignée.
On y ensevelissait certaines personnes considérées comme porteuses de
particularités ou de charges symboliques : les femmes mortes enceintes, les
feetus avortés, les albinos, les personnes atteintes de troubles mentaux, les
jumeaux ainsi que leurs meres, les vieillards de plus de cent ans, les lépreux,
etc. c'est également la que jai été circoncis. Chaque année, durant la saison
seche, les garcons y étaient initiés a travers le rite de la circoncision. Nous
y demeurions jusqu’a la guérison complete des plaies. Le jour de la sortie,
nous nous rendions a la chute d’eau. Avant toute chose, des chevres y étaient
sacrifiées en nombre égal au notre. Ensuite venait le bain rituel, symbole de
purification »°.

« Aujourd’hui, nous mourons inutilement. Méme une simple fievre de
quatorze heures peut emporter un enfant, ou méme un adulte. Avant, ce
n’était pas comme ¢a. Pour les Nabwita, quelle que soit la maladie, on nous
conduisait dans cette grotte et on en sortait toujours guéri. Finalement, des
gens d’autres tribus ont commencé a y amener leurs malades, et eux aussi
guérissaient. [...] Parfois, le malade ne venait pas : on allait prendre un os
d’un mort enseveli dans la grotte, on le briilait, on mélangeait la cendre avec
de I'huile pour masser le malade, et on témoignait toujours de guérisons

[...]»°.

Deux figures rituelles majeures, toutes deux issues du lignage des
Nabwita, assuraient autrefois la garde du site sacré : Karibanga, un homme
chaste, était le gardien du rocher ; tandis que Mubengwa, une femme vierge,
veillait sur la chute d’eau. Selon les anciens — en particulier la vieille femme
détentrice des savoirs et le chef coutumier — chaque génération recevait un
baton sacré en héritage. Ce baton jouait un role central dans les rituels : il
ouvrait symboliquement le chemin vers le monde des ancétres.

3 Mukamba correspond généralement a I'espéce Isoberlinia doka, Julbernardia globiflora
ou encore Brachystegia spiciformis, selon les régions. Ces arbres sont caractéristiques
des savanes boisées du Sud-Kivu, du Katanga, de la Tanzanie et de la Zambie.

4  Mufufi est un arbre de la famille botanique d’Euphorbiaceae, son nom scientifique est
probablement Bridelia micrantha.

5 Témoignage d’'un jeune adulte initié ; entretien du 31 mai 2025, traduit du swahili.

6 Témoignage d’'un ancien, entretien du 3 février 2025, traduit du swahili.



88 Moguet KAMALEBO MOGELWA

« Le Koto se tenait sous le Mukamba, I’arbre sacré. La, il récitait des incantations.
A ce moment-13, le baton se transformait en Sato (ou Chatu : serpent - Python
Sébastien ou Python natalensis). Le Sato passait devant et entrait dans la grotte.
Le Koto le suivait humblement, a son tour, pour y pénétrer »”.

2.3. La mémoire rituelle : formes de transmission des savoirs a
Karigo

A Karigo, comme dans la plupart des traditions spirituelles africaines sans
écrits sacrés codifiés, la transmission des savoirs s’effectuait principalement
par voie orale et rituelle. Les récits mythiques, les cérémonies d’initiation,
les gestes liturgiques, les chants sacrés, les proverbes, les objets symboliques
et les lieux consacrés formaient un tissu vivant de mémoire partagée. Cette
transmission, incarnée dans les corps, les rythmes et les temporalités du sa-
cré, ne visait pas seulement a conserver des connaissances, mais a faire vivre
une cosmologie ou I’humain, la nature et les ancétres sont profondément liés.
A Karigo, chaque rituel, chaque arbre sacré, chaque chant prononcé dans le
secret des collines contribuait a faire circuler ce savoir ancestral, garant de
I'équilibre entre les mondes visibles et invisibles.

« Avant, les anciens faisaient tout pour transmettre leur savoir aux
générations montantes : les récits autour du feu, les proverbes, les chants,
les rites de circoncision... tout servait a initier les jeunes aux secrets des
ancétres. Mais a partir des années soixante et soixante-dix, les anciens
ont cessé d’étre ouverts aux jeunes ; ce qui a fortement contribué a
l'effondrement de la tradition... »%.

2.4. Interdits et écologie sacrée

Le site était régi par de nombreux interdits : abstinence sexuelle, interdic-
tion aux femmes menstruées, prohibition du porc, et vétements spécifiques
(pantalons interdits aux femmes). Il s’intégrait dans une écologie de savane
peu anthropisée, habitat de diverses especes totémiques comme le Chui (1éo-
pard) et le Sato (serpent), considérés comme protecteurs ou messagers spi-
rituels.

7 Témoignage de la femme détentrice des savoirs traditionnels, entretiens faits en
différentes périodes (2025), traduit du swahili.

8 Témoignage de la femme détentrice des savoirs traditionnels, entretiens faits en
différentes périodes (2025), traduit du swahili.



De la relégation i la rédemption 89

3. Effondrement rituel et rupture de filiation

Apres la mort du dernier Koto, Amisi, la chaine rituelle s’est brisée selon

le témoignage de cet initié traditionnel et membre du lignage (témoignage
confirmé par plusieurs autres informateurs) :

« Avant sa mort, Amisi, le dernier Kofo, qui avait trois fils, a demandé que
le baton sacré reste dans sa chambre pendant toutes les cérémonies de deuil.
Le jour de la levée de deuil, ce sont les coutumiers qui devraient le sortir
pour le remettre a celui qui devrait hériter. Mais avant ce moment, ses enfants
commencerent a se disputer le pouvoir. Dans leur dispute, ils prirent le baton
et le sortirent eux-mémes. En faisant cela, sans respecter les rites, le baton qui
était la clé de l'au-dela, perdit sa force sacrée. Depuis ce jour-la, le pouvoir du
baton s’est éteint, et le lien avec le sacré s’est perdu »°.

Ainsi, cette absence de succession initiatique, combinée aux pressions

missionnaires, a conduit a 'abandon progressif du site. Les interdits ont été
percus comme anachroniques, voire démoniaques, par les nouveaux acteurs
religieux.

Parallélement, la pression fonciere et 'appropriation juridique du site par

un pasteur protestant ont enclenché une réinterprétation chrétienne du lieu,
donnant lieu a des conflits entre anciens gardiens coutumiers, membres du
lignage adeptes des mouvements religieux traditionnels comme le Mwalo
et autorités religieuses nouvelles. Comme nous a relaté un vieux chrétien
responsable de la grotte :

« Un soir, japportais de la nourriture pour les freres. En montant, jai
croisé un jeune homme aux yeux rouges de colere ; il tremblait. Il m’a
dit d’informer immédiatement les autres qu’ils devaient quitter les lieux :
'Ce n’est pas un lieu de priere', a-t-il insisté, 'mais un sanctuaire de notre
tradition'. Je lui ai répondu humblement que je transmettrais son message
aux responsables. Je croyais qu’il était reparti. Mais a mon arrivée, alors
que je voulais simplement entrer dans la grotte — il y avait la un petit WC
en bache — jai entendu un bruit de destruction. C’était lui. Il m’avait suivi
et a violemment détruit les toilettes ».

Ce témoignage chrétien a été étayé par le chef coutumier interrogé :

« Au début, il y avait eu des tensions. Les pelerins mourraient
mystiquement ; mon pere avait recu des instructions de Mwami (roi) pour
chasser les gens qui priaient a la grotte ; je 'ai accompagné ce jour-la. Ils étaient
en priére, et mon pére, avec ses hommes les a chassés a coups de fouet. Nous
avons mis des épines et du lupupu (plante urticante) a I'entrée de la grotte [...]
Nous avons fait cela a trois reprises [...] »'.

9

Entretien, Karigo, 19 avril 2025, traduit du swahili.

10 Entretien, Karigo, 11 juin 2025, traduit du swahili.



90 Moguet KAMALEBO MOGELWA

Ce conflit met en lumiere une profonde fracture entre les héritiers de la
tradition coutumiere et les nouveaux usages religieux du site par les chré-
tiens. L'hostilité exprimée dans les actes violents — destruction des installa-
tions, usage de plantes urticantes, expulsion des pélerins en priere — révele
une lutte pour le controle symbolique et spirituel de I'espace sacré. Pour les
membres du lignage coutumier, la grotte demeure un sanctuaire ancestral,
un lieu inviolable de la mémoire et de la sacralité locale, et 'appropriation
chrétienne est pergue comme une profanation. A Tinverse, les fideles chré-
tiens, animés d’une foi renouvelée, investissent le lieu comme espace de
priere et de guérison, sans nécessairement en reconnaitre les interdits tradi-
tionnels. Le conflit, au-dela des gestes, illustre une confrontation d’ontolo-
gies et de légitimités religieuses non encore réconciliées.

4. Sacralisation chrétienne. Entre continuité rituelle et
inversion cosmologique

4.1. Appropriation et nouveaux usages

Le site a été transformé en un espace de retraites chrétiennes. Bien que la
cosmologie ait changé (prieres, louanges, jelines, exorcismes), certains an-
ciens interdits ont été maintenus : interdiction des pantalons aux femmes,
rejet des femmes en période menstruelle, absence de maquillage. Cette per-
manence souléve une question clé : la sacralité chrétienne actuelle est-elle
une réinvention des anciens codes sous un autre langage religieux ?

4.2. Continuités symboliques

Malgré les changements doctrinaux et la christianisation du site, Karigo
demeure chargé d’une forte puissance symbolique. La colline, la grotte et
surtout la chute d’eau continuent d’étre percues comme des espaces habités
par une force spirituelle agissante. Leur statut sacré n’a pas été aboli, mais
reformulé a travers de nouveaux cadres religieux.

Par exemple, a I'issue des programmes de priere, les pelerins se pressent
en grand nombre autour de la chute d’eau, qui conserve un role central dans
les pratiques rituelles. Toutefois, l'acces a cette zone n’est pas libre : une corde
barrée d’une pancarte portant l'inscription « Simama », en swahili (« Arréte-
toi » / « Stop ») limite I'approche directe. Seuls certains serviteurs de Dieu,
reconnus pour leur autorité spirituelle, sont autorisés a franchir ce seuil afin
de prélever de I'eau, qu’ils distribuent aux fideles. Certains la consomment



De la relégation i la rédemption 91

immédiatement, d’autres la conservent pour un usage domestique a des fins
de guérison ou de protection.

Dans certains cas, des individus sont méme conduits prophétiquement
a se baigner dans la chute a une heure précise de la nuit, dans le but de ré-
soudre des problemes personnels — qu’ils soient d’ordre physique, spirituel
ou familial. Cette logique de purification ou de délivrance, médiée par l'eau,
témoigne d’une résilience des pratiques thérapeutiques symboliques, bien
que réinterprétées dans un registre chrétien.

Lors de mes observations, une jeune fille confiait a sa camarade que l'eau
de Karigo l'aidait a soulager ses douleurs abdominales, I'encourageant a
poursuivre sa consommation. Ce type de témoignage montre que la mé-
moire sacrée de 'eau, comme fluide de guérison, perdure au-dela des chan-
gements de référentiel religieux.

En outre, le respect du silence, de la pureté corporelle et de I'ordre rituel
demeure une exigence incontournable pour accéder aux différents espaces
sacrés du site. Ces éléments traduisent une continuité structurelle forte, ou
les anciennes logiques du sacré — ordre, seuil, purification — ont été reconfi-
gurées mais non abolies, maintenant ainsi une certaine stabilité symbolique
dans la relation au lieu.

4.3. La continuité de la peur sacrée. De la crainte ancestrale a la
discipline religieuse

L'un des éléments de continuité les plus frappants entre les usages tradition-
nels du site de Karigo et sa re-sacralisation chrétienne contemporaine réside
dans la présence structurée de la peur sacrée. Autrefois véhiculée par la crainte
des esprits, des interdits ou des sanctions surnaturelles, cette peur ne disparait
pas avec le christianisme ; elle est au contraire réactivée dans une grammaire
religieuse renouvelée, plus explicite, codifiée, mais tout aussi contraignante.

Cette peur s’incarne dans une scénographie de plus en plus contraignante

a mesure que l'on gravit les degrés du site. L'espace de Karigo n’est pas
neutre : il est hiérarchisé, balisé, sanctuarisé par une série d’objets visuels —
pancartes, cordes, inscriptions — qui matérialisent les seuils d’acces au sacré.
Tout commence au pied de la colline, avec une premiere pancarte intitulée

« Sheria za mulimani » en swahili (« Les lois de 1a montagne »). Elle dicte une
série d’interdits et d’injonctions en ces termes :

v" Repens-toi avant de monter a la montagne ;

v" Respecte les dirigeants que Dieu a placés a la montagne ;



92 Moguet KAMALEBO MOGELWA

v" Ne pas et encore ne pas porter du maquillage ;
v" Respecte les offrandes.

Ces prescriptions, exprimées dans un style a la fois impératif et intimi-
dant, instaurent d’emblée un climat de vigilance morale et de soumission
spirituelle. Le fidele est invité a se purifier, a s’humilier, a reconnaitre 'auto-
rité religieuse qui gouverne le lieu.

En montant, a environ 100 metres de la grotte, une autre pancarte inter-
pelle plus séverement encore : « Stop : tubu dhambi zako » en swahili (« Stop.
Repens-toi de tes péchés »). Le ton se durcit, le message devient frontal. Ce
n'est plus une simple regle de conduite, mais une injonction existentielle,
une sommation de repentance avant d’aller plus loin.

Puis, a 10 metres de la grotte, une petite pancarte porte une double ins-
cription en swahili et en frangais : « Simama » (« Arréte-toi ») et « Stop »,
accompagnée d'un communiqué officiel rappelant les sept lois a respecter
pour accéder a la grotte. A ce stade, le sacré devient tangible, presque
oppressant : le fidele est stoppé physiquement et mentalement, mis face a un
code religieux strict.

Enfin, I'acces méme a la grotte est bloqué par une corde tendue, matéria-
lisant une frontiere spirituelle. Le méme dispositif est reproduit du coté de
la chute d’eau, elle aussi barrée par une corde et une pancarte « Stop ». Ces
cordons fonctionnent comme des limites physiques du profane, que I'on ne
peut franchir qu’en état de pureté morale et d’adhésion spirituelle complete.

Ce dispositif global — pancartes, injonctions, cordes, rappels rituels —
constitue une mise en scene élaborée de la crainte sacrée, qui n’est pas sans
rappeler les anciennes pratiques initiatiques, ou le sacré se méritait au prix
d’une ascese. Ici, la sacralité se manifeste dans un processus d’épreuves mo-
rales, matérialisées par des arréts successifs, des rappels au repentir, et une
régulation stricte des corps et des comportements.

5.Ecologiedusacréetnouvellestensionsenvironnementales

L’écologie du sacré renvoie a une approche qui considere la nature non
seulement comme un ensemble de ressources matérielles, mais aussi comme
un espace habité par le sacré, porteur de dimensions spirituelles, symbo-
liques et ontologiques''.

11 M. M. EGGER, La terre comme soi-méme : reperes pour une écospiritualité, Geneve,
Labor et Fides, 2012, p. 56.



De la relégation i la rédemption 93

Autrefois dominé par une savane de nyasi — ces hautes herbes carac-
téristiques des paysages ouverts (probablement des graminées du genre
Hyparrhenia ou Themeda) — le site sacré de Karigo formait un écosysteme
vivant, habité par une faune diverse et symboliquement chargée : serpents
messagers, rongeurs associés a la fertilité, léopards gardiens des ancétres,
oiseaux de présage, insectes rituels, antilopes et singes mythologiques... Ce
paysage herbacé, peu boisé mais dense en vie, permettait une cohabitation
intime entre humains et non-humains, fondée sur des tabous, des récits et
des pactes spirituels. Chaque élément naturel participait a une écologie sa-
crée ou le monde visible et invisible étaient interconnectés.

Mais devenant un site de retraite chrétien, cette faune sacrée a peu a peu
disparu, emportant avec elle les relations symboliques, les récits et les pra-
tiques rituelles qui rythmaient la vie spirituelle du site. L'espace qui, autre-
fois, bruissait de signes, de sons, de traces et de présences invisibles — dans
les herbes pliées par le vent, les empreintes fraiches sur la terre, les cris d’ani-
maux a 'aube ou au crépuscule — est désormais silencieux, homogénéisé
par les rangées d’eucalyptus. Ce nouveau couvert végétal, bien qu'apportant
ombre et stabilité des sols, n‘accueille plus la diversité des étres vivants qui
faisaient du lieu un véritable sanctuaire a ciel ouvert. Ce n’est donc pas seule-
ment une transformation écologique, mais une rupture ontologique : le pas-
sage d’'un monde habité, peuplé d’entités spirituelles, a un environnement
fonctionnalisé, per¢u comme ressource a exploiter, a aménager ou a protéger
selon les logiques du développement moderne.

6. Discussion

L’évolution du site de Karigo illustre un cas paradigmatique de reconfi-
guration du sacré dans les contextes postcoloniaux africains, a la croisée des
dynamiques religieuses, écologiques et mémorielles.

6.1. Hybridation et rémanence du sacré

En sciences des religions, '’hybridation désigne un processus dynamique
par lequel des éléments appartenant a des traditions religieuses distinctes
s’entrelacent, se recomposent et donnent lieu a de nouvelles formes de
croyances, de pratiques et d’identités spirituelles'.

Malgré l'appropriation chrétienne actuelle, Karigo conserve plusieurs
traits hérités de son passé rituel traditionnel. La peur et le maintien de cer-

12 G. COLAS et G. TARABOUT (dir.), Religions hybrides : Geneses, circulations, identités,
Paris, Editions de 'EHESS, 2012, p. 7.



94 Moguet KAMALEBO MOGELWA

tains interdits liés a la pureté (acces interdit aux femmes menstruées, port
du pantalon prohibé pour les femmes, abstinence sexuelle avant 'entrée sur
le site) attestent d'une résilience symbolique qui traverse les mutations reli-
gieuses. Loin d’étre simplement effacées, les normes du passé sont reconfi-
gurées dans les codes chrétiens contemporains, comme le montrent les pro-
pos d’un jeune adulte initié au rituel de circoncision a Karigo :

« Ceux qui prient la-bas ne peuvent rien obtenir si, par exemple, ils
accueillent des femmes en état de menstruation, qui portent le pantalon
ou du maquillage ; ou s’ils ne respectent les normes liées a la chute d’eau,
Dieu ne peut rien faire sans le respect strict des conditions de la grotte »".

Ces propos de cet initié traditionnel corroborent les sept conditions ac-
tuelles affichées a peu pres dix metres de I'entrée de la grotte :

- Repens-toi avant d’entrée dans le temple de Dieu ;

- Il faut respecter I'heure (9 heures) ;

- Ne pas tresser les cheveux ;

- Il estinterdit aux femmes de porter le pantalon ;

- Ne pas entrer avec chapelet, chalnette ou perles ;

- Une femme ne doit pas entrer en étant dans ses menstruations ;

- Eteignez vos téléphones'.

On voit ici, comme 1'a aussi fait voir Jean-Francois Bayart'” ou Michel de
Certeau', que les croyants bricolent des normes issues de différentes sources.
Une transmutation des interdits traditionnels en normes chrétiennes locales,
au nom d’'un Dieu qui a simplement remplacé les ancétres dans la structure
symbolique du lieu. Cette persistance est typique de ce que Birgit Meyer ap-
pelle les résidus sensibles : des éléments religieux anciens réinvestis ou tolérés
dans de nouvelles formes cultuelles’”. On peut parler ici d"un syncrétisme
silencieux, qui permet a la sacralité du lieu de survivre a travers des formes
symboliques réadaptées.

13 Entretien, Karigo, 20 ao(t 2025, traduit du swalhili.

14 Sept conditions actuelles d’accés au site de priere de Karigo, traduit du swahili.

15 J. F. BAYART, La fonction politique des Eglises au Cameroun, dans Revue francaise de
science politique, vol. 23, n. 3 (1973), p. 514-534.

16 M. de CERTEAU, L’invention du quotidien, vol. 1 : arts de faire, 1980, p. 45.

17 B. MEYER, Mediation and the Genesis of Presence: Toward a Material Approach to
Religion, dans Religion and Society : Advances in Research, vol. 3, n. 1 (2015), p. 39-56.



De la relégation i la rédemption 95

6.2. Transmission fragmentée des savoirs sacrés

Si Karigo connait aujourd’hui un réinvestissement rituel, cette reprise s’ins-
crit sur fond de transmission fragmentée des savoirs sacrés. En I'absence d'un
encadrement coutumier structuré et d’une chaine initiatique continue, la mé-
moire rituelle s’est effilochée. Les descendants des anciens prétres, lorsqu’ils
sont encore présents, évoquent une connaissance transmise par morceaux,
souvent hors des cadres formels. Cette transmission fragile est entravée par la
disqualification religieuse, mais aussi par I'absence d’espace communautaire
légitime ol ces savoirs peuvent étre partagés sans stigmatisation.

Toutefois, des éléments de cette mémoire resurgissent dans les pratiques
chrétiennes locales : certains gestes, lieux ou récits sont réinterprétés, parfois
sans que leur origine rituelle soit reconnue. Ce phénomeéne met en évidence
une recomposition silencieuse de la mémoire, ou la transmission n’est plus
linéaire, mais discontinue, hybride, et partiellement réinventée, entre oubli,
survivance et reformulation prophétique.

6.3. Ontologies imbriquées. Cohabitation des esprits, du Chui
et du Sato

L’approche des ontologies de Philippe Descola offre un cadre fécond
pour analyser la cosmologie du lignage de Nabwita qui subsistait a Karigo.
Descola appelle « ontologie » une disposition qui détermine les propriétés
fondamentales des existants et les types de relations que les humains peuvent
entretenir avec eux®. Il identifie quatre grands types d’ontologies selon les
relations entre intériorité (esprit, ame) et physicalité (corps, apparence) :
Naturalisme®, Animisme®, Totémisme®' et Analogisme?.

18 P. DESCOLA, Par-dela nature et culture, Paris, Gallimard, 2005, p.196.

19 Le naturalisme est une ontologie ou les humains et les non-humains (plantes, animaux,
objets) partagent une méme physicalité (corps, lois naturelles), mais se distinguent par
des intériorités différentes (pensée, conscience, langage), il postule une discontinuité
radicale des intériorités entre les humains et les non-humains, tout en affirmant une
continuité de leur physicalité. Cf. P. DESCOLA, Par-dela nature et culture, p. 173-182.

20 L'animisme est une ontologie dans laquelle humains et non-humains sont considérés
comme partageant une méme intériorité (&me, intentionnalité), mais possédant des
physicalités différentes. Il postule une continuité des intériorités entre les humains et les
non-humains, tandis qu’il marque une discontinuité de leurs physicalité. Cf. P. DESCOLA,
Par-dela nature et culture, p.188.

21 Dans de nombreuses sociétés africaines, le totémisme établit une relation symbolique
forte entre un clan ou une famille et un élément de la nature — un animal, un arbre,
un cours d’eau, etc. Cf. D. BAIBIKA, Le Totémisme Hunde : un levier de conservation
communautaire participative pour la protection de I'environnement a I'Est de la RDC,
dans Revue Internationale du Chercheur, vol. 6, n. 2 (2025).

22 L’analogisme repose sur l'idée que les intériorités comme les physicalités difféerent d’'un



96 Moguet KAMALEBO MOGELWA

Dans cette perspective, le site de Karigo mobilisait une ontologie animiste,
ou humains, animaux totémiques (le Sato, serpent, et le Chui, 1éopard) et élé-
ments du paysage entretenaient des relations d’intériorité et d’agentivité.

Le Sato, notamment, était pergu comme un messager de la terre ou une
manifestation des esprits ; sa présence dans la grotte signalait la nécessité du
silence ou d'un rituel. Le Chui, totem protecteur, symbolisait la vigilance, la
puissance ancestrale, et une forme de souveraineté territoriale.

Aujourd’hui, méme si ces figures totémiques ont disparu de la faune vi-
sible, elles continuent d’habiter I'imaginaire des anciens, comme le suggere
un ancien initié de Karigo rencontré sur le site (ce récit fut confirmé par le
chef coutumier consulté) :

« Le Sato ne faisait de mal a personne ; il gardait les secrets du rocher. [...]
Il parlait aux anciens. Aujourd’hui certaines personnes continuent de le voir
sur ce liey, [...] une femme était venue de Runingo pour prier dans la grotte
avec son bébé, [...] elle I'avait vu. [...] Une grosse pierre coulait de la colline
et cogna la femme épargnant le bébé. Quant au Chui, nous les initiés nous le
voyons toujours, souvent la nuit nous entendons ses cris »*.

Ces souvenirs soulignent que les entités spirituelles ne disparaissent pas,
mais se réarticulent dans de nouvelles grilles de lecture cosmologiques,
souvent chrétiennes, qui nient leur agentivité tout en perpétuant leur aura.
Descola parleraitici d'un glissement vers une ontologie naturaliste chrétienne,
ou le sacré est internalisé, psychologisé ou moralisé, sans totalement effacer
les fondations animistes du lieu*.

6.4. Mémoire blessée, résilience écologique et effacement du
vivant

La mémoire ancestrale de Karigo, portée par quelques anciens et héri-
tiers du lignage Nabwita, est aujourd’hui en situation d’encerclement sym-
bolique. L’abandon du site apres la mort du dernier Koto (Amisi), 'absence
de transmission initiatique, et la mise en valeur agricole de la colline ont
participé a I'effacement d"une mémoire territorialisée du sacré.

existant a I'autre, si bien que le monde est morcelé en une infinité d’essences particuliéres,
qu’il convient d’ordonner en tragant entre des chaines analogiques. |l suppose que
chaque étre est singulier par son intériorité et sa physicalité, et qu’il faut déployer des
opérations complexes pour tisser des correspondances entre ces entités hétérogenes.
Cf. P. DESCOLA, Par-dela nature et culture, p. 223-224.

23 Entretien, Karigo, 11 juin 2025, traduit du swahili.

24 P. DESCOLA, Par-dela nature et culture, p. 148.



De la relégation i la rédemption 97

Pour autant, la mémoire ne s’est pas entierement éteinte : certains gestes,
récits et usages rituels demeurent vivants dans les souvenirs des anciens et
dans les formes d’appropriation chrétienne du lieu, qui conservent une part
de son atmosphere initiatique (retiré, difficile d’acces, propice au silence et a
la priere).

Sur le plan écologique, la disparition des especes animales associées au
site, I'introduction des eucalyptus et 'anthropisation du paysage refletent
une écologie du sacré profondément transformée. L’intention de reboise-
ment — motivée par la gestion des inondations — peut étre vue comme
une tentative de réparer une blessure écologique, bien que cette réparation
ignore la biodiversité rituelle originelle.

Depuis les années 1900 jusqu’a nos jours, la ville d"Uvira est secouée par
des inondations récurrentes qui causent des pertes en vies humaines et des
dégats matériels énormes. A titre exemplatif, les cours d’eau Kamongola,
Kalimabenge, Nyarumanga, Mulongwe et Kavimvira ont connu plus de
64 crues qui ont causé plus de 163 déces et beaucoup de dégats matériels
(10 393 maisons détruites et ensevelies, destructions de plusieurs écoles,
centres de santés, Eglises,...) [...] En plus, la ville est menacée par les effets
érosifs dont les glissements de terrain (plus de 120), ravinement (plus de
90 dont certains isolent les avenues et quartiers), la route nationale (RN5)
coupée en plusieurs endroits et les érosions des berges des cours d’eau®.

Face a cette situation, la plantation d’arbres comme l'eucalyptus sur
les collines surplombant la ville peut, d'un c6té, avoir un avantage écolo-
gique pour la lutte contre les érosions et les glissements des terrains ; comme
se justifiait le pasteur propriétaire actuel du site :

« Nous avons rencontré la-bas une savane avec beaucoup d’animaux
dangereux, des serpents ; avant, on ne pouvait y monter sans botte. Mais
nous avons nettoyé et planté des centaines de milliers d’arbres, surtout
d’eucalyptus. Notre but est d’abord spirituel : offrir de 'ombre et de l'air
a ces milliers des personnes qui viennent de partout pour prier sur cette
montagne. Mais aussi, nous sommes les seuls a protéger notre colline
contre les catastrophes naturelles »*.

Mais d'un autre co6té, cette plantation a des méfaits, notamment 1'ap-
pauvrissement de la biodiversité par ses feuilles qui sont peu utilisables par
la faune locale, I'empéchement de la croissance d’autres especes végétales, le

25 Rapport sur les inondations a Uvira (2024), Département d’hydrologie, Centre de
Recherche en Hydrobiologie, CRH-Uvira.
26 Témoignage du Pasteur propriétaire actuel du site. Entretien, Karigo, 17 juillet 2025.



98 Moguet KAMALEBO MOGELWA

sechement du sol, etc.”. Ainsi, la résilience du lieu se manifeste aussi dans
une écospiritualité réinterprétée, orientée vers 1'utilité moderne et la gestion
environnementale, plutdt que vers la cosmologie.

6.5. Conflits de légitimiteé : fonciers, religieux, symboliques

En croisant le témoignage du Pasteur détenteur actuel du site et ceux des
anciens (traditionnels), nous remarquons que le site de Karigo apparait au-
jourd’hui comme un lieu de superposition ontologique, ou se croisent deux
mémoires du sacré. Pour les anciens initiés, la colline est habitée par des en-
tités visibles et invisibles, comme le Sato ou le Chui, qui incarnent la présence
spirituelle des ancétres et la continuité des savoirs traditionnels. A l'inverse,
le Pasteur actuellement propriétaire du site mobilise un discours de purifica-
tion, de sécurisation et de reboisement, dans la logique chrétienne qui tend
a déposséder la nature de sa subjectivité religieuse pour mieux la rendre
hospitaliere aux foules croyantes. Ce contraste révele un conflit d’ontologies
selon la vision de Descola, mais aussi un enjeu de légitimité : qui est autorisé
a parler pour le site, a le nommer sacré, a le protéger ou a I'exploiter ?

Cetteinterrogation a déja conduita des disputes foncieres et cultuelles entre
les héritiers traditionnels du lignage Nabwita partisans du mouvement reli-
gieux traditionnel « Mwalo » et les acteurs chrétiens ayant acquis légalement
la colline. Les héritiers traditionnels voulaient a tout prix reprendre la grotte
et la chute méme si le reste de la colline pouvait appartenir aux chrétiens,
voila une lutte qui constitue un nceud de tensions de légitimité spirituelle.
La vieille femme détentrice des savoirs traditionnels nous a déclaré : «Ils ont
acheté la colline, mais pas la grotte, pas ses esprits. Ceux-ci se tairont, mais
ils ne sont pas partis »*.

La victoire juridique du Pasteur protestant constitue, pour les autorités
coutumieres, une blessure rituelle profonde, comme l'exprime la femme pré-
cédemment citée. Cette situation révele I'existence d’une double souveraine-
té concurrentielle : d’un c6té, celle du droit foncier moderne ; de l'autre, celle
des esprits du lieu. Il en résulte un véritable choc d’ontologies, opposant la
rationalité juridique chrétienne a la continuité invisible de la sacralité au-
tochtone.

Dans ce conflit, les héritiers traditionnels portent aussi leur part de res-
ponsabilité, comme le reconnait le chef coutumier rencontré sur le terrain :

27 M. E.D.POORE & C. FRIES, The Ecological Effects of Eucalyptus, FAO Forester Paper,
1985.
28 Entretien, Karigo, 20 janvier 2025, traduit du swabhili.



De la relégation i la rédemption 99

« Les héritiers de Nabwita de la cinquieme génération avaient laissé mourir
les rites, ils ont privilégié l'argent et le bonheur au détriment de leur héritage
spirituel »%.

Ce constat traduit une autocritique lucide, ou le renoncement des héri-
tiers a préserver les savoirs du site participe a la relégation du sacré. Karigo
devient alors un lieu de mémoire blessée, non seulement par la colonisation
missionnaire, mais aussi par 'abandon silencieux des détenteurs légitimes.

Conclusion

Le site sacré de Karigo, a travers son itinéraire de relégation, d’effondre-
ment rituel et de re-sacralisation chrétienne, constitue un laboratoire vivant
des dynamiques contemporaines du sacré en Afrique centrale. L’analyse
montre que les mutations religieuses ne s’operent ni dans une logique de
substitution linéaire ni dans une opposition frontale, mais dans une hybri-
dation ritualisée, ou se croisent des mémoires fragmentées, des normes re-
composées et des régimes symboliques imbriqués. Ce phénomene rejoint les
travaux de Birgit Meyer sur les résidus sensibles, c’est-a-dire les survivances
rituelles anciennes réintégrées dans des formes religieuses nouvelles, sou-
vent pentecétistes ou prophétiques™.

Il prolonge aussi la réflexion de Jean-Pierre Dozon sur les recompositions
prophétiques en Afrique, qui réactivent des schemes symboliques coutu-
miers sous un langage chrétien renouvelé’. L’hybridation religieuse ob-
servée a Karigo traduit ce que Jean-Frangois Bayart qualifiait de bricolage
croyant : une recomposition spontanée et située du religieux, a travers des
logiques d’appropriation, de transposition et de reformulation des savoirs
spirituels®.

Sur le plan ontologique, 1'évolution de Karigo illustre ce que Philippe
Descola désigne comme une contamination des ontologies, c'est-a-dire la
coexistence conflictuelle ou synergique de régimes d’intelligibilité du monde
— ici, un animisme lignager et un christianisme naturaliste, qui investissent
différemment les rapports entre humains, non-humains et sacré*.

29 Entretien, Karigo, 11 juin 2025, traduit du swahili.

30 B. MEYER, Mediation and the Genesis of Presence, p. 39-56.

31 J. P. DOZON, La cause des prophéetes : Politique et religion en Afrique contemporaine,
Paris, Seuil, 1995, p. 199-208.

32 J.F. BAYART, La fonction politique des Eglises au Cameroun, p. 514-534.

33 P. DESCOLA, Par-dela nature et culture, p. 324-341.



100 Moguet KAMALEBO MOGELWA

La réorganisation écologique du site participe aussi de cette reconfigu-
ration : I'ancien monde rituel peuplé de totems et d’interdits laisse place a
un paysage anthropisé par des logiques de reboisement, en lien avec ce que
Martin Egger appelle une écospiritualité fonctionnelle, c’est-a-dire une rela-
tion au territoire a la fois morale et utilitaire®. De méme, Bruno Latour invite
a lire ces reconfigurations comme des repositionnements terrestres, ou les at-
tachements symboliques aux lieux deviennent cruciaux dans un contexte de
crise écologique et spirituelle®.

Pour la recherche en sciences sociales et religieuses, Karigo constitue un
terrain exemplaire pour analyser les interactions entre mémoire, sacralité et
écologie en contexte postcolonial. Le concept de rédemption rituelle du site sa-
cré, proposé ici, peut s'appliquer a d’autres cas similaires en Afrique centrale
et au-dela. Il rejoint les réflexions de Marshall Sahlins sur la maniéere dont
les traditions ne disparaissent pas, mais se reformulent dans le contact avec
I'histoire, souvent a travers des ruptures symboliques qui génerent de nou-
veaux régimes de sacralité™®.

Cette étude confirme aussi I'importance de l'intérét pour la transmission
fragmentée des savoirs rituels, comme l'expriment les travaux d’Achille
Mbembe sur les mémoires blessées et les tentatives de réenchantement
postcolonial en Afrique*. Karigo montre que méme en l'absence de chaine
initiatique continue, des éléments rituels peuvent survivre, muter et réémer-
ger dans des contextes religieux recomposés.

Sur le plan communautaire, cette recherche souligne la nécessité de re-
connaitre et valoriser les mémoires coutumieres, souvent invisibilisées ou
stigmatisées dans l'espace public. Des actions de dialogue intergénération-
nel, d’archivage oral et de réhabilitation symbolique pourraient contribuer a
redonner sens et légitimité aux héritiers spirituels locaux, sans pour autant
nier les dynamiques chrétiennes contemporaines. Une telle démarche rejoint
les perspectives d’E. Viveiros de Castro et de D. Battaglia sur la résurgence
des cosmologies locales comme sources alternatives de subjectivité et de rap-
port au vivant®.

34 M. M. EGGER, La terre comme soi-méme, p. 56.

35 B. LATOUR, Ou suis-je ? Legons du confinement a l'usage des terrestres, Paris, La
Découverte, 2021, p. 179-187.

36 M. SAHLINS, Islands of History, Chicago, University of Chicago Press, 1985, p. 144-167.

37 A. MBEMBE, Politiques de I'inimitié, Paris, La Découverte, 2016, p. 78-80.

38 E. VIVEIROS DE CASTRO, Métaphysiques cannibales, Paris, PUF, 2012, p. 35 ; D.
BATTAGLIA, Thinking through Spirits: Ontological Multiplicity and the Human Condition
in Papua New Guinea, dans Hau : Journal of Ethnographic Theory, vol. 7, n. 2 (2017),



De la relégation i la rédemption 101

Enfin, d'un point de vue politique et institutionnel, le cas de Karigo révele
que les sites sacrés africains doivent étre pensés comme des patrimoines
hybrides, a la croisée du foncier, du rituel et de 1’écologique. Comme l'ont
montré Jean et John Comaroff, les lieux religieux en Afrique ne sont jamais
seulement des espaces de priere, mais aussi des territoires de souveraineté
symbolique ou se jouent des luttes de pouvoir, de mémoire et d’identité*. La
reconnaissance juridique de ces lieux devrait donc s’accompagner d'un dia-
logue pluri-acteurs entre autorités coutumiéres, Eglises locales, chercheurs
et institutions de conservation.

p. 45-46.
39 J. COMAROFF & J. COMAROFF, Of Revelation and Revolution, vol. 1, Chicago,
University of Chicago Press, 1991, p. 238-243.





