
Cahiers
des Religions
Africaines
Nouvelle série. Volume 6, n. 11-12 (janvier - décembre 2025)

PRESSES DE L’UNIVERSITE CATHOLIQUE DU CONGO

Grégoire MALOBA KAYAMBA, De « l’union vitale » au mystère de 
l‘Eglise. V. Mulago et l’ecclésiologie d'adaptation, p. 117-129. 

https://doi.org/10.61496/ADXS1238 



117

De « l’union vitale » au mystère de l‘Eglise 
V. Mulago et l’ecclésiologie d'adaptation

Grégoire MALOBA KAYAMBA 
Professeur à l’Université Catholique du Congo

Résumé - Le point d’émergence de la réflexion de Vincent Mulago est 
« l’union vitale », c’est-à-dire la communauté de vie, communion et solidarité, 
telle qu’elle est vécue par les Bashi, les Banyarwanda et les Barundi. L’auteur se 
charge d’examiner comment cette union vitale peut être le lieu théologique sus-
ceptible d’exprimer le mystère de l’Église, communauté du peuple de Dieu et 
Corps mystique du Christ.

Mots-clés : union vitale, communauté, communion, unité, corps, sang, clan, 
famille, Église, Christ.

Summary – The starting point of Vincent Mulago’s reflection is the concept 
of “vital union”, that is, the community of life, communion and solidarity as ex-
perienced by the Bashi, the Banyarwanda, and the Barundi. The author under-
takes to examine how this vital union can serve as a theological locus capable of 
expressing the mystery of the Church, the community of the People of God and 
the Mystical Body of Christ.

Keywords: vital union, community, communion, unity, body, blood, clan, 
family, Church, Christ.

Introduction
Vincent Mulago est l’un de ceux qui ont combattu pour l’avènement d’un 

christianisme africain. Prêtre et théologien avisé, pétri des valeurs culturelles 
et passionné des religions traditionnelles africaines dont il avait fait sa 
« chasse gardée », il s’était consacré, pendant toute sa carrière académique, à 
adapter la révélation chrétienne à la culture africaine en utilisant un langage 
analogique, tel le pacte de sang comme soubassement pour faire comprendre 
la communion eucharistique, et la solidarité clanique comme support pour 
rendre intelligible la communion ecclésiale1.

1	 Cf. E. KAOBO, Christologie africaine (1960-2000). Histoire et enjeux, Paris, L’Harmattan, 
2008, p. 60. Au sujet de la théologie d’adaptation lire aussi A. NGINDU MUSHETE, 
Les thèmes majeurs de la théologie africaine, Paris, L’Harmattan, 1989, p. 41-43  ; 
O. BIMWENYI KWESHI, Discours théologique négro-africain. Problème des fondements,
Paris, Présence africaine, 1981, p. 172-182.



118 Grégoire MALOBA KAYAMBA

Exploitant théologiquement et à bon escient le concept «  Vie  », 
Mulago procède en deux temps : d’abord un exposé théorique de l’union vi-
tale bantu, ensuite l’articulation de cette union avec l’unité ecclésiale. La fina-
lité de son étude est d’aboutir à un christianisme et une ecclésiologie adaptés 
aux réalités des Bantu. C’est ce qui le conduit à postuler que l’essence de 
l’Église peut aussi s’exprimer à travers les catégories de la tradition bantu. 
De cette manière, l’Église peut rejoindre l’expérience de vie la plus profonde 
en cessant d’être étrangère pour les Bantu, et ceux-ci pour elle.

A l’aube de 60 ans du Centre d’Etudes des Religions Africaines (CERA) 
– que Mulago a dirigé des mains de maître – l’honneur nous échoit de lui 
consacrer quelques pages non pour résumer sa riche et vaste pensée, mais 
pour mettre en lumière les éléments fondamentaux qui structurent son ec-
clésiologie. 

Notre propos comprend trois parties : la saisie contextuelle et conceptuelle 
de « l’union vitale » ; de l’union vitale à l’union ecclésiale ; une distance cri-
tique.

1. La saisie contextuelle et conceptuelle de « l’union vitale »
V.  Mulago n’est pas un tenant de l’improvisation. Pour aborder la 

question de l’union vitale, il choisit de circonscrire géographiquement son 
objet d’étude. Partant des Bashi (R.D.C), Banyarwanda (Rwanda) et Barundi 
(Burundi), V. Mulago analyse systématiquement la notion de « l’union vitale » 
en tant que réalité fondamentale. Il découvre que la clef d’interprétation des 
comportements de ces peuples est la communauté de vie, unité, identité de vie 
que les uns et les autres appellent obunga  chez les Bashi, ubumwe chez les 
Banyarwanda et les Barundi. Grâce à cette unité de vie, chacun des membres 
du groupe s’interdit de vivre comme une monade, il se sent plutôt concerné 
et impliqué dans le processus vital qui structure les liens communautaires.

Deux explications mettent en lumière la notion d’ « union vitale ». A en 
croire V. Mulago, l’union vitale est en premier lieu « une relation d’être et 
de vie de chacun avec ses descendants, sa famille, ses frères et sœurs de 
clan, son ascendance et avec Dieu, source ultime de toute vie : Nyamuzinda 
(celui qui est au bout de tout) chez les Bashi, lmana (source de tout bon-
heur) chez les Rwandais et les Barundi »2. En second lieu, l’auteur entend 

2	 V. MULAGO, Un visage africain du christianisme, Paris, Présence africaine, 1965, 
p. 117. Du point de vue sociologique, la parenté est l’élément déterminant de l’union 
vitale, de même qu’elle l’est pour compter parmi les ancêtres dans une lignée.



119De « l’union vitale » au mystère de l‘Eglise

l’union vitale comme « une relation ontique analogue de chacun avec son 
patrimoine, son fonds, avec tout ce qu'il contient ou produit, avec ce qui y 
croît et y vit »3. L’on comprend facilement que le verbe « avoir » soit rendu 
dans la plupart des langues bantu par « être avec », ainsi que l’écrit Alexis 
Kagame : 

	 « On peut dire que d’une façon générale, la culture bantu traduit le verbe 
«  avoir  » par la juxtaposition  ; lorsqu’il s’agit d’avoir, de posséder dans 
l’actualité, on recourt à la racine li du verbe être, suivi de la conjonction 
na=et, avec. Li na=je suis avec, que la traduction conventionnelle rend par 
j’ai. Lorsqu’il s’agit d’avoir, de posséder habituellement, on prend la racine 
ba suivi du même na=kuba na=être avec, encore une fois : j’ai. (…). Cette 
manière de s’exprimer porte donc à conclure que les Bantu considèrent 
ce qu’ils possèdent, comme leur étant juxtaposé ; ce qui ne peut manquer 
d’étonner lorsqu’il s’agit des membres du corps et des facultés  : je suis 
avec deux bras – je suis avec l’intelligence »4.

De ce qui précède, l’union vitale s’entend au sens de « lien unissant entre 
eux, verticalement et horizontalement, des êtres vivants et trépassés  ; elle 
est le principe vivifiant qui se trouve en eux tous. C'est le résultat d'une 
communion, d'une participation à une même réalité, à un même principe 
vital, qui unit entre eux plusieurs êtres »5.

Nous pouvons convenir que cette définition donne lieu à trois axes her-
méneutiques, notamment l’horizontalité, la verticalité et la cosmicité. Par 
conséquent, « l’union vitale » fait réaliser que le muntu est un « inter-être », 
un être-carrefour, un être en relation avec la transcendance, avec son sem-
blable, avec lui-même et avec le cosmos. Ces trois instances sont reliées entre 
elles par la vie. Celle-ci n’est pas exclusivement corporelle ou spirituelle, 
elle a une dimension holistique ; individuelle en tant que reçue dans chaque 
existant, communautaire et collective en tant que participée d’une même et 
unique source.

Sur l’axe horizontal, V. Mulago considère que le muntu est soudé à sa 
communauté, son clan ou sa famille. Pour autant, il n’est pas complètement 
noyé dans ces structures, une certaine singularité demeure. L’union vitale 
vue sous l’angle communautaire, dévoile ceci : 

3	 Cf. V. MULAGO, Un visage africain du christianisme, p. 117 ; Éléments fondamentaux de 
la religion africaine, dans Cahiers des Religions Africaines, n. 21(1979), p. 44.

4	 A. KAGAME, La philosophie bantu comparée, p. 123-125. 
5	 V. MULAGO, Éléments fondamentaux, p. 44.



120 Grégoire MALOBA KAYAMBA

	 «  la vie de l’individu est saisie en tant que vie participée, c’est-à-dire, 
le membre de la tribu, du clan, de la famille sait qu’il ne vit pas de sa 
propre vie, mais de celle de la communauté. Il sait que, détaché de la 
communauté, il n’aura plus les moyens d’exister  ; il sait surtout que sa 
vie est une participation à celle de ses ascendants et que sa conservation, 
son renforcement en dépend continuellement. Pour les Négro-Africains, 
vivre, c’est exister au sein d’une communauté, c’est participer à la vie 
sacrée des ancêtres, c’est prolonger ses ascendants et préparer son propre 
prolongement dans ses descendants (…). Il y a une vraie continuation de 
la famille et de l’individu après la mort »6.

Sur l’axe vertical, on notera qu’en vertu du principe de participation à la 
vie, plus la participation est rapprochée de la source, plus elle est consi-
dérable. Dieu est conçu dans cette perspective comme « le participable im-
participé ». En tant que tel, Dieu est source de tout moyen vital. En s’unissant 
à Lui, l’être s’accomplit. L’union avec Dieu n’est pas directe, elle transite par 
une hiérarchie des êtres : les premiers fondateurs des clans, les esprits des 
anciens héros, les parents et membres défunts du clan, les génies et les forces 
telluriques. Toutes ces instances ont reçu de Dieu la force vitale et le pouvoir 
d’exercer sur toute leur descendance l’influence d’énergie vitale7. Voilà pour-
quoi la préoccupation du muntu est de rester toujours uni à ces premières 
sources, à ces premiers canaux vitaux qui accroissent son être, son « ntu ». 
Vue sous ce rapport, la plénitude de la vie dans le monde présent, « consiste 
pour l’homme en sa plus ou moins grande ressemblance avec la vie de Dieu, 
des ancêtres et d’autres esprits supérieurs »8. Sur ce point, la force vitale (de 
P. Tempels, tant recherchée par les Bantu) et l’union vitale (de V. Mulago, 
unissant les Bantu entre eux) s’appellent et se complètent.

Quant à l’axe cosmique, V. Mulago estime que les objets du monde ne 
sont pas sans rapport avec l’être humain supposé les posséder. Parce qu’il 
les possède, « il est avec eux » selon la traduction du verbe avoir = être avec. 
La personne humaine ne se conçoit pas dépouillée de ses appartenances ma-
térielles. Ce sont des « biens de la fortune » et ils font partie du contenu de la 
vie du Muntu. On dirait qu’il y a un élan vital qui unit le muntu à son patri-
moine, de sorte que, même pour les ancêtres, on croit que tout leur avoir est 
en étroite connexion avec leur être, et l’on pourrait appeler les objets ayant 
appartenu aux ancêtres (lance, tambour, diadème, etc.)  les instruments de 
l’union vitale.

6	 V. MULAGO, Éléments fondamentaux, p. 45.
7	 Cf. V. MULAGO, Éléments fondamentaux, p. 46.
8	 Cf. V. MULAGO, Éléments fondamentaux, p. 47.



121De « l’union vitale » au mystère de l‘Eglise

Ceci fait jaillir naturellement une question : comment un instrument cos-
mique peut-il établir l’union vitale ? Pour V. Mulago, le verbe avoir étant 
synonyme d’« être avec », il s’ensuit que l’utilisation de tel instrument par tel 
ancêtre créait une relation vitale entre l’objet et son utilisateur de sorte que 
l’instrument était supposé habité par la force de son utilisateur. Quiconque 
le touchait s’unissait ainsi à la force vitale de l’ancêtre9. Serait-ce de la magie 
ou de la superstition ? Que non ! Dans ce contexte précis, l’instrument joue 
un rôle symbolique de relais de force vitale à la croisée des générations.

Dans un commentaire riche et pertinent, D. Nothomb apporte un sur-
plus de lumière quant au rôle symbolique des choses dans l’accroissement 
de l’union vitale.

	 « Certains objets ayant appartenu à telle personne (…) sont des signes, ou 
symboles d’un transfert de force ou d’union vitale. Personne toutefois ne les 
considère comme des causes : ces symboles ne produisent et n’apportent rien. 
Ils sont plutôt conçus comme des traits d’union qui mettent mystiquement en 
contact deux centres vitaux, un centre « émetteur » et un centre « récepteur », 
afin que l’un agisse sur l’autre et, en certains cas, le rende semblable à lui, en 
vue d’intensifier et de consolider leur union intime à la même vie. Retenons 
que l’usage de ces symboles était presque toujours nécessaire pour que le 
vrai bumwe – et pas seulement un lien charnel ou juridique – se communique, 
soit participé réellement ou renforcé effectivement. Encore une fois, la réalité 
transmise ou enrichie ne se trouve pas et ne se « cache » pas dans l’objet, le 
nom ou le geste ; elle ne passe même pas à travers le symbole, on n’a donc 
pas directement prise sur elle ; mais le symbole utilisé établit le contact pour 
que l’échange puisse se produire, l’union se sceller, la vie se répandre »10.

Sous ce rapport, le patrimoine, le fonds, toute possession ou propriété 
sont vitalement rattachés à leur possesseur. C’est pour cette raison que l’en-
racinement au même sol, le fait d’appartenir au même maître et de participer 
aux mêmes moyens existentiels, constitue un lien vital de solidarité. C’est ce 

9	 Nous sommes dans le fonctionnement symbolique. En effet, un symbole peut être 
considéré comme un élément d’une mémoire collective qui parle à ceux qui partagent la 
même conception spirituelle, qui permet d’éveiller une idée. Le symbole permet de percer 
l’essence des choses. Il a trois niveaux de lecture  : parlant, signifiant et cachant. Ces 
niveaux correspondent aux sens propre, figuré et hiéroglyphique. C’est le troisième sens 
qui est véritablement porteur du message symbolique, car il tient à l’énigme. Tout discours 
symbolisé court nécessairement le risque où voilement et dévoilement se chevauchent. 
C’est un jeu de « clair-obscur », c’est-à-dire qu’il existe toujours quelque discontinuité 
entre le symbole et le terme symbolisé (signifiant et signifié). Lire à ce propos KABASELE 
LUMBALA, Symbolique bantu et symbolique chrétienne. Rencontre en liturgie, Kinshasa, 
Filles de Saint Paul, 1990.

10	 D. NOTHOMB, L’humanisme africain, Bruxelles, Lumen Vitae, 1969, p. 168-169.



122 Grégoire MALOBA KAYAMBA122

que l’auteur désigne par « participation-propriété » fondée sur la commu-
nauté des moyens vitaux »11.

La solidarité bantu est fondée essentiellement sur la communion vitale ou 
le lien de vie qui rattache les membres d’une famille ou d’un clan.

	 « Le fait de naître dans une famille, un clan ou une tribu nous plonge dans 
un courant vital spécifique, nous y ‘incorpore’, nous façonne à la manière de 
cette communauté, modifie ‘ontiquement’ tout notre être et l’oriente à vivre 
et à se comporter à la façon de cette communauté. Ainsi la famille, le clan, la 
tribu, sont un tout dont chaque membre n’est qu’une partie »12. 

Un tout, parce que l’entité familiale ou clanique est un englobant, un en-
semble commun dans lequel se fonde l’union de ceux qui le constituent. 
Chaque membre est une partie dans ce qu’il est, un élément non point isolé, 
mais distinct et uni aux autres.

Grosso modo, le principe de participation (ou la communion vitale) est 
caractérisé par une certaine bipolarité  : le Muntu vit d’une part dans une 
«  communauté de sang  » qui le lie fortement à son clan, à sa famille  ; et 
d’autre part il vit dans une communauté de moyens vitaux qui constitue son 
patrimoine et sa subsistance. Cette bipolarité n’est pas un circuit fermé, elle 
s’ouvre à la transcendance par l’entremise des ancêtres. Ainsi, la vie dans sa 
totalité et son intégralité unit le Muntu à son consanguin (horizontalité), à 
ses biens naturels (cosmicité) et à sa source ultime qui est Dieu (verticalité). 
Les Bantu vivent ainsi les uns par et pour les autres, ce qui crée l’interdépen-
dance, l’interaction, la solidarité et la communion entre eux.

C’est donc en repartant de l’unité clanique, mieux encore de la commu-
nion-participation entre membres que V. Mulago tente d’adapter son ecclé-
siologie.

2. De l’union vitale à l’union ecclésiale
Comment articuler l’union vitale bantu avec l’unité ecclésiale  ? Cette 

question fondamentale constitue la quintessence de l’entreprise théologique 
de V. Mulago. L’auteur positionne son problème et essaie d’y répondre par 
une approche analogique, c’est-à-dire, il établit des parallélismes entre les 
métaphores bibliques relatives à la communion et les éléments culturels ban-
tu structurant l’unité vitale. En effet, pour souligner l’unité et la communion 
du Christ avec les disciples qui sont l’Église, Jésus use de l’allégorie de « la 

11	 V. MULAGO, Éléments fondamentaux, p. 46. 49-50. 
12	 V. MULAGO, Éléments fondamentaux, p. 135.



123De « l’union vitale » au mystère de l‘Eglise 123

vigne et des sarments », Paul parle de « la Tête et du corps », de « l’Époux et 
de l’épouse ». Or, constate notre auteur, il existe dans le monde bantu une 
analogie profonde et saisissante, l’union vitale. Il y a donc moyen de faire des 
rapprochements théologiques entre le principe vital unissant les membres 
de la communauté bantu et celui qui unit les membres du corps mystique. 
Ce dernier principe, précise V. Mulago, n’est rien d’autre que l’unité ecclé-
siale entendue au sens de ce qui résulte de la participation des membres de 
l’Église au mystère de l’unique et même Vie divine dans le Christ13. Aussi 
V. Mulago considère-t-il que la manière dont les Bantu vivent les relations 
communautaires peut servir de « prétexte théologique » pour accueillir le 
lien qui unit les membres du Corps mystique au Christ et entre eux.

Une telle entreprise n’est pas gagnée d’avance. Notre auteur n’est pas naïf, 
il prévient qu’il n’entend pas faire un transfert direct de l’union vitale bantu 
à l’unité ecclésiale. Sa préoccupation est de partir de la manière propre dont 
les Bantu vivent l’unité clanique afin de les aider à saisir et à pénétrer perti-
nemment les enseignements du Christ sur l’Église, son Corps14.

Pour cela, il analyse d’abord le thème de la vie dans l’Ancien et le Nou-
veau Testament ; ensuite il fonde l’unité de l’Église sur celle de la vie trini-
taire. En effet, la vie est perçue dans l’ancienne alliance comme une réalité 
concrète et indivisible où l’homme créé à l’image et à la ressemblance de 
Dieu, participe au Souffle divin. Caractérisée par le mouvement et la force 
active, la vie a son contraire qui est la mort, son anéantissement complet. 
Vivre pleinement et intensément sur la terre était une aspiration fondamen-
tale du Juif pieux, et seul Dieu pouvait exaucer une telle attente. Pour cela, 
il fallait obéir à la Loi divine comme expression de la volonté souveraine de 
Dieu, la désobéissance pouvant entraîner le péché et la mort. Le Nouveau 
Testament fera éclater les limites de la vie liée à l’horizon purement et sim-
plement temporel pour l’ouvrir à l’éternité. Appelé à la plénitude de vie avec 
Dieu, l’homme n’y parvient que par l’attitude qu’il prend à l’égard de Dieu 
et de sa révélation dans le Christ. La foi et le baptême nous font participer à 
la vie nouvelle vécue en Église15.

Que dire de l’Eglise ? Elle est fondamentalement une communauté convo-
quée par le Père, rassemblée par le Fils et constituée Temple par l’Esprit Saint. 
Parce que c’est de la trinité même que procède l’unité de l’Église, l’union ec-
clésiale sera donc définie, selon V. Mulago comme : « un lien unissant tous 

13	 Cf. V. MULAGO, Un visage africain du christianisme, p. 159.
14	 V. MULAGO, Un visage africain du christianisme, p. 160.
15	 V. MULAGO, Un visage africain du christianisme, p. 161-165.



124 Grégoire MALOBA KAYAMBA

ceux qui participent à la même vie trinitaire, déversée sur l’humanité par 
la médiation du Verbe, et répandue dans les âmes par l’Esprit-Saint, par le 
contact de la hiérarchie. C’est cette Vie même, trinitaire, christique et orientée 
(…) qui est le principe de cohésion des membres de la communauté chré-
tienne »16.

De ce qui précède, l’unité ecclésiale peut être mieux comprise dans le 
monde bantu en recourant au principe de solidarité communautaire. En 
effet, si le sang (unité de vie) et les moyens vitaux (unité de patrimoine) 
unissent les membres d’une communauté bantu, la vie surnaturelle quant 
à elle, unit, par le baptême, les chrétiens entre eux et à leur Chef, le Christ. 
Sont donc mis en exergue d’une part, l’idée de communion ; et d’autre part, 
le déplacement du facteur catalysant cette communion dès lors qu’on passe 
du registre culturel à celui de la foi, du sang tribal à l’eau baptismale.

On peut davantage étayer la démarcation entre la solidarité bantu et l’uni-
té ecclésiale en Jésus-Christ. Voici une illustration puisée directement de 
l’évangile (Mc 3, 31-35) où il est question de la nouvelle famille de Jésus unie 
au Père. En appelant « mère, frères et sœurs » ceux qui font la volonté de 
son Père, Jésus signifie qu’il y a désormais d’autres solidarités qui dépassent 
celles de nos parentés terrestres. Jésus propose à chacun d’élargir son hori-
zon en réalisant que la vie lui vient par mille biais ; que le sourire de Dieu 
se reflète dans mille visages. Ainsi d’un seul coup, Jésus regarde tous les 
disciples qui l’entourent et les inclut dans une même perspective d’amour. 
La nouvelle famille de Jésus est faite désormais des membres tous égaux, il 
s’agit d’une communauté sans classes où un nouveau type de relations est 
établi. Par ce fait, Jésus refuse d’entrer dans le cadre patriarcal et familial de 
son temps, il montre un autre modèle familial où Dieu est Père et donne à 
toute personne la possibilité d’y entrer moyennant l’accomplissement de la 
volonté divine17. Sur ce point, la pensée de Jésus fait la différence par rapport 
à la solidarité bantu fondée sur la parenté familiale.

Pour faire comprendre aux Bantu des Grands Lacs le mystère de l’unité 
de l’Église dont les membres sont liés par la même vie, V. Mulago se sert du 
principe de « participation » vécu par ces peuples. Il définit la participation 
comme « cet élément de connexion, cet élément qui unit, sans confondre, des 
êtres différents comme êtres, des substances ; elle est le pivot des relations 
des membres d’une même communauté, le trait d’union qui relie les indi-

16	 V. MULAGO, Un visage africain du christianisme, p. 174.
17	 Cf. B. ESCAFFRE, Des liens du sang au sang qui unit, dans Les Cahiers de la Faculté de 

Théologie, n. 18 (2008), p. 81-82.



125De « l’union vitale » au mystère de l‘Eglise

vidus et les collectivités, la raison dernière de l’unité, non seulement per-
sonnelle à chaque homme, mais de cette unité dans la multiplicité, de cette 
totalité, de cette unité concentrique et harmonique du monde visible et du 
monde invisible »18.

Cette définition appelle une précision  : la participation peut être per-
sonnelle (avec la communauté de vie) ou ‘réelle’ (avec la communauté des 
moyens vitaux). Elle est personnelle quand elle implique une relation on-
tique entre les membres d’une même famille, d’un clan, d’une tribu, vivants 
ou décédés. Selon qu’elle concerne un individu et son prolongement, la par-
ticipation sera dite individuelle ; si elle engage un groupe et son prolonge-
ment, elle sera dite collective. Quant à la participation réelle, elle est la rela-
tion qui lie l’individu ou le groupe à ses appartenances. Ainsi le patrimoine, 
le fonds, toute possession, sont vitalement rattachés à leurs possesseurs.

A partir de là, nous déduisons que la notion de participation se présente 
sous deux aspects distincts mais inséparables. Du premier aspect personnel 
résulte la conscience d’une parenté, c’est-à-dire de liens de sang entre les 
individus descendus d’ancêtres communs ou censés l’être ; du second aspect 
réel résulte la conscience des droits du groupe sur un territoire et un patri-
moine héréditaire.

Voici comment Mulago introduit la notion de participation bantu dans la 
réalité ecclésiale. Rappelons-le, il procède de façon analogique. En effet, chez 
les Bantu la participation personnelle est fondée sur le lien de sang ancestral, 
la participation ecclésiale l’est sur le sang du Christ qui unit. Nous pouvons 
aller plus loin que V. Mulago ne l’a fait en interprétant Jn 19, 26-27 où Jésus, 
suspendu au bois du supplice, crée une nouvelle parenté aux pieds de la 
croix en donnant à Marie pour fils le disciple bien-aimé ; et à celui-ci, Marie 
pour mère. Par ce geste, Jésus propose un autre type de famille où la frater-
nité est pour tous. Ainsi la croix devient la source d’une « Eglise-famille » où 
la mère de Jésus devient la mère de tout disciple19. Autrement dit, la croix est 
le lieu et l’heure où tout disciple devient frère de Jésus.

18	 V. MULAGO, Un visage africain du christianisme, p. 128-129.
19	 Le disciple que Jésus aimait ne reçoit jamais le nom de Jean dans le quatrième évangile, 

fait remarquer B. Escaffre. Il est défini comme le disciple uni à Jésus par un lien d’amour. 
Parce qu’il ne porte pas de nom propre, cela s’entend qu’il pourrait porter le nom de 
chacun des disciples de Jésus et il symbolise ainsi tout disciple. Cf. B. ESCAFFRE, Des 
liens du sang au sang qui unit, p. 83-84.



126 Grégoire MALOBA KAYAMBA

Il y a donc des similitudes (la participation) et des différences (ce à quoi 
on participe). C’est en fonction de cette continuité-rupture que V. Mulago 
écrit : 

	 « L’Église est elle aussi, analogiquement, et d’une manière plus vraie et 
transcendante, une communauté de vie, en ce sens qu’il y a en tous ses 
membres un même principe de vie : c’est une communauté basée sur la 
participation. La réalité participée dans l’Église est la nature divine, la Vie 
même de Dieu, humanisée dans le Verbe, et répandue dans nos cœurs par 
l’Esprit-Saint »20. 

Ici également se dégage une double relation : verticalement, nous partici-
pons à la Vie surnaturelle qui anime le Corps mystique et dont la source est 
la Sainte Trinité. Horizontalement, tous ceux qui sont incorporés au Christ 
sont en relation de vie les uns avec les autres en vertu du même baptême et 
de la même foi.

La profondeur de la pensée de Mulago le conduit à comparer l’Église au 
clan bantu, en montrant ce qui les unit et ce qui fait la différence21. En effet, 
comme la même vie et le même sang que partagent les membres élargissent 
la communauté au clan soudé par la loi de la solidarité, la Vie christique à 
laquelle tous les chrétiens participent les unit en une Église dont le baptême 
constitue désormais la porte d’entrée. Cependant, l’Église déborde le cadre 
étroit du clan du fait que son Chef, le Christ, de par son Incarnation, est le 
Fondateur d’un nouveau peuple. Les petits clans humains éclatés par le pé-
ché de division sont réconciliés avec Dieu par l’incarnation, la mort et la ré-
surrection de son Fils. Par conséquent, « A la place du premier fondateur du 
clan primordial et de tous les clans qui en sont dérivés, de la race humaine, 
de toutes les races, de tous les peuples, il y a le Fondateur d’un nouveau clan 
universel, d’une nouvelle race, d’un nouveau peuple dans lequel sont appe-
lées à rentrer les fractions du premier clan, de la première race. Ce nouveau 
peuple, cet unique « clan », cette unique « race » dépositaire de la Vie surna-
turelle, c’est l’Église du Christ »22.

Nous pouvons réaliser qu’entre le clan et l’Église, l’Ancêtre fondateur et le 
Christ, il y a à la fois continuité, rupture et dépassement. En effet, si le sang 
de l’Ancêtre primordial bantu a uni tous les descendants en un seul clan, le 
Sang du Christ, lui, rassemble dans l’unité, de façon incomparable et sans 
discrimination, tous les enfants de Dieu dispersés (Jn 11, 52). Alors que le 

20	 V. MULAGO, Un visage africain du christianisme, p. 178-179.
21	 Cf. V. MULAGO, Un visage africain du christianisme, p. 184-194.
22	 V. MULAGO, Un visage africain du christianisme, p. 184-185.



127De « l’union vitale » au mystère de l‘Eglise

clan limite la vie aux seuls horizons terrestres, la nouvelle famille fondée par 
et sur le Christ ouvre la vie à une plénitude commencée dès maintenant, et 
qui se consommera quand Dieu sera tout en tous.

Au terme de la synthèse ecclésiologique de V. Mulago, il n’est pas sans 
intérêt de dégager quelques limites de son œuvre.

3. Une appréciation critique
A voir de près, le principe de participation sur lequel V. Mulago fonde 

l’union vitale comme point d’accueil de l’unité ecclésiale, appelle par lui-
même une revisitation. En effet, la double conscience collective (appar-
tenance au même sang et au même patrimoine) qui structure la solidarité 
participative, est tellement mise en valeur chez les Bantu qu’elle pervertit 
la notion même de participation, qui en soi, est riche de signification. En 
fait, les guerres inter-ethniques qui endeuillent les Grands Lacs hier comme 
aujourd’hui, le tribalisme, les massacres à grande échelle, des génocides per-
pétrés ces dernières décennies ne sont-ils pas dus à la vengeance collective et 
participative pour sauvegarder violemment et sauvagement l’identité com-
mune d’un groupe, d’une minorité. Déjà en 1965 on pouvait lire le drame et 
les dérives d’une participation mal assumée. D. Nothomb, citant A. Kagame 
au sujet des Rwandais écrit à ce sujet : 

	 « (…) le fait d'appartenir à telle mulyango (famille) créait la responsabilité 
offensive et défensive du groupe. Si l’un des membres de la famille tuait 
un homme étranger à leur groupe, tous ses parents mâles de la famille 
étaient collectivement responsables de ce meurtre. En conséquence la 
vendetta pesait indifféremment sur chacun d’eux, et au même degré 
que le coupable en personne. Les parents du défunt, membres mâles de 
la famille à laquelle il appartenait, pouvaient venger son sang en tuant 
n’importe quel parent mâle du meurtrier qui se présenterait le premier. 

Ainsi, toucher à un membre, c’est toucher à tout le groupe. Verser le sang 
d’un homme, c’est susciter entre tous les membres de sa famille et ceux 
de celle du meurtrier, devenus bazigo (ennemis mortels), une inimitié 
farouche, une interdiction absolue de toute aide, une obligation sacrée 
de venger la mort du défunt, sous peine de sanctions automatiques qui 
ne tarderaient pas de venir frapper les trop débonnaires ou trop lâches 
porteurs du sang versé »23.

23	 A. Kagame cité par D. NOTHOMB, L’humanisme africain, p. 170.



128 Grégoire MALOBA KAYAMBA

Ce témoignage funeste laisse entrevoir combien les notions de participa-
tion et de solidarité ne sont pas sans ambiguïté. Elles sont parfois instrumen-
talisées à des fins violentes et contraires à la vie qui est pourtant une valeur 
fondamentale chez les Bantu. On n’est pas loin du paradoxe : tuer les autres 
pour pouvoir se protéger et s’auto-affirmer comme conscience collective 
d’un groupe, c’est méconnaître le principe même de la diversité sur lequel se 
fonde toute société digne de ce nom. Ici encore, je peux suivre D. Nothomb 
quand il écrit : 

	 «  La cruauté est plus bestiale qu'humaine et la haine est une des plus 
honteuses corruptions du cœur de l'homme. Si donc la solidarité familiale, 
et, en général, l'union vitale du Bumwe en sont la cause réelle et profonde, 
c’est que, si riches de valeur humaine soient-elles, elles n’en sont pas moins 
viciées à la base par un poison caché. Lorsqu’une si intense source d’unité 
s’avère être l’origine d’une si lamentable dégénérescence (puisqu’elle 
provoque de paradoxales et innombrables divisions, oppositions et 
brisures) c’est qu’elle est, en son centre, corrompue par un virus pernicieux 
et mortel »24.

Pourtant, si elle était bien assimilée, la philosophie participative permet-
trait aux Bantu de fonder des civilisations vraiment humaines, accueillantes 
et tolérantes, où toutes les formes de participation s’épanouiraient en une vie 
consciente et libre, dynamique par son élan, équilibrée par son rythme, totale 
par la variété de ses manifestations.

Il est à noter par ailleurs que dans son ecclésiologie, V. Mulago exploite 
beaucoup les ressemblances entre l’union vitale et l’unité ecclésiale, le clan 
et l’Église, mais les dissemblances ne sont pas bien approfondies. Pourtant, 
c’est là qu’il aurait pu mettre en valeur ce qu’il y a de spécifique et aussi de 
« déconcertant » dans le révélé chrétien par rapport à la vision bantu de la 
vie et du clan. Toutefois, son effort reste considérable. Il part d’une réalité 
socio-culturelle existante pour y adapter le mystère de l’Église centré sur 
l’irruption de Dieu en ce monde  : l’incarnation et la résurrection de Jésus. 
Ainsi, à partir de l’union vitale ou de l’unité de vie, la participation, la soli-
darité clanique, l’Ancêtre lignager, Mulago introduit dans le monde bantu 
la réalité de l’unité ecclésiale en marquant ce qui en constitue la nouveauté 
et la richesse : le Fils envoyé par le Père et sur qui demeure l’Esprit devient  

24	 D. NOTHOMB, L’humanisme africain, p. 172. Qu’on ne s’y trompe pas  : ces dérives 
ont entaché l’histoire du christianisme occidental à travers les guerres des religions, les 
croisades, etc.



129De « l’union vitale » au mystère de l‘Eglise

le Chef de l’humanité régénérée, le Fondateur du « clan » ecclésial dans sa 
catholicité25.

Conclusion
Au terme de notre réflexion, nous notons que l’ecclésiologie africaine 

proposée par  Mulago se fonde sur l’union vitale telle qu’elle est vécue par 
les Bashi dont il fut originaire, les Banyarwanda des bords du lac Kivu et les 
Barundi. L’auteur analyse de façon systématique et approfondie la notion de 
l’union vitale. C’est ensuite seulement qu’il examine la possibilité de cette 
union vitale à pouvoir exprimer le mystère de l’Église, communauté du 
peuple de Dieu, fondée sur l’Incarnation et le mystère pascal.

Ceci l’amène à conclure que l’union vitale bantu, parce qu’elle est commu-
nauté de vie, communion et solidarité, exprime de façon plus vivante pour 
nous le corps mystique du Christ qui est son Église. Sur le plan méthodolo-
gique, la recherche de V. Mulago est l’expression manifeste d’une ecclésiolo-
gie d’adaptation avec ses points forts et ses limites.

Toutefois, un fait majeur est notable : parler du visage africain de l’Eglise 
et du christianisme dans les années 56-60 comme Mulago avait osé le faire 
relève non seulement du courage théologique, mais aussi d’un charisme pro-
phétique dont «  le Mushi qui a étudié » (comme Mulago aimait s’appeler) 
avait seul le secret.

25	 Il serait intéressant de voir comment la notion d’ « Église-famille de Dieu », qui a été 
consacrée au premier synode africain (1994) prolonge ou non celle de l’union vitale 
développée dans l’ecclésiologie de Mulago : quelles continuités, quelles ruptures peut-on 
déceler entre les deux notions ? Signalons la dernière publication de Mulago : Théologie 
africaine et problèmes connexes. Au fil des années (1956-1998), Paris, L'Harmattan, 
2007.




