Cahiers
des Religions
A fricaines

Nouvelle série. Volume 6, n. 11-12 (janvier - décembre 2025)

Grégoire MALOBA KAYAMBA, De « I'union vitale » au mystere de
I’Eglise. V. Mulago et l'ecclésiologie d adaptation, p. 117-129.
https://doi.org/10.61496/ADXS51238

PRESSES DE L'UNIVERSITE CATHOLIQUE DU CONGO



117

De « 'union vitale » au mystere de 1“Eglise
V. Mulago et I'ecclésiologie d'adaptation

Grégoire MALOBA KAYAMBA
Professeur a I’Université Catholique du Congo

Résumé - Le point d’émergence de la réflexion de Vincent Mulago est
« 'union vitale », c’est-a-dire la communauté de vie, communion et solidarité,
telle qu’elle est vécue par les Bashi, les Banyarwanda et les Barundi. L'auteur se
charge d’examiner comment cette union vitale peut étre le lieu théologique sus-
ceptible d’exprimer le mystere de 'Eglise, communauté du peuple de Dieu et
Corps mystique du Christ.

Mots-clés : union vitale, communauté, communion, unité, corps, sang, clan,
famille, Eglise, Christ.

Summary - The starting point of Vincent Mulago’s reflection is the concept
of “vital union”, that is, the community of life, communion and solidarity as ex-
perienced by the Bashi, the Banyarwanda, and the Barundi. The author under-
takes to examine how this vital union can serve as a theological locus capable of
expressing the mystery of the Church, the community of the People of God and
the Mystical Body of Christ.

Keywords: vital union, community, communion, unity, body, blood, clan,
family, Church, Christ.

Introduction

Vincent Mulago est I'un de ceux qui ont combattu pour I'avénement d"un
christianisme africain. Prétre et théologien avisé, pétri des valeurs culturelles
et passionné des religions traditionnelles africaines dont il avait fait sa
« chasse gardée », il s’était consacré, pendant toute sa carriere académique, a
adapter la révélation chrétienne a la culture africaine en utilisant un langage
analogique, tel le pacte de sang comme soubassement pour faire comprendre
la communion eucharistique, et la solidarité clanique comme support pour
rendre intelligible la communion ecclésiale’.

1 Cf. E. KAOBO, Christologie africaine (1960-2000). Histoire et enjeux, Paris, L'Harmattan,
2008, p. 60. Au sujet de la théologie d’adaptation lire aussi A. NGINDU MUSHETE,
Les themes majeurs de la théologie africaine, Paris, L'Harmattan, 1989, p. 41-43 ;
O. BIMWENY| KWESHI, Discours théologique négro-africain. Probleme des fondements,
Paris, Présence africaine, 1981, p. 172-182.



118 Grégoire MALOBA KAYAMBA

Exploitant théologiquement et a bon escient le concept « Vie »,
Mulago procede en deux temps : d’abord un exposé théorique de I"'union vi-
tale bantu, ensuite l'articulation de cette union avec I’unité ecclésiale. La fina-
lité de son étude est d’aboutir a un christianisme et une ecclésiologie adaptés
aux réalités des Bantu. C’est ce qui le conduit a postuler que l'essence de
I'Eglise peut aussi s'exprimer a travers les catégories de la tradition bantu.
De cette maniere, I'Eglise peut rejoindre I'expérience de vie la plus profonde
en cessant d’étre étrangere pour les Bantu, et ceux-ci pour elle.

A l'aube de 60 ans du Centre d’Etudes des Religions Africaines (CERA)
— que Mulago a dirigé des mains de maitre — '’honneur nous échoit de lui
consacrer quelques pages non pour résumer sa riche et vaste pensée, mais
pour mettre en lumiere les éléments fondamentaux qui structurent son ec-
clésiologie.

Notre propos comprend trois parties : la saisie contextuelle et conceptuelle
de « "'union vitale » ; de 'union vitale a I'union ecclésiale ; une distance cri-
tique.

1. La saisie contextuelle et conceptuelle de «1"union vitale »

V. Mulago n’est pas un tenant de l'improvisation. Pour aborder la
question de l'union vitale, il choisit de circonscrire géographiquement son
objet d’étude. Partant des Bashi (R.D.C), Banyarwanda (Rwanda) et Barundi
(Burundi), V.Mulago analyse systématiquement lanotion de «"'union vitale »
en tant que réalité fondamentale. Il découvre que la clef d’interprétation des
comportements de ces peuples est la communauté de vie, unité, identité de vie
que les uns et les autres appellent obunga chez les Bashi, ubumwe chez les
Banyarwanda et les Barundi. Grace a cette unité de vie, chacun des membres
du groupe s’interdit de vivre comme une monade, il se sent plutot concerné
et impliqué dans le processus vital qui structure les liens communautaires.

Deux explications mettent en lumiere la notion d” « union vitale ». A en
croire V. Mulago, 'union vitale est en premier lieu « une relation d’étre et
de vie de chacun avec ses descendants, sa famille, ses freres et sceurs de
clan, son ascendance et avec Dieu, source ultime de toute vie : Nyamuzinda
(celui qui est au bout de tout) chez les Bashi, Imana (source de tout bon-
heur) chez les Rwandais et les Barundi »*>. En second lieu, 'auteur entend

2 V. MULAGO, Un visage africain du christianisme, Paris, Présence africaine, 1965,
p. 117. Du point de vue sociologique, la parenté est I'élément déterminant de I'union
vitale, de méme qu’elle I'est pour compter parmi les ancétres dans une lignée.



De « I'union vitale » au mystere de I'Eglise 119

I"union vitale comme « une relation ontique analogue de chacun avec son
patrimoine, son fonds, avec tout ce qu'il contient ou produit, avec ce quiy
croitet y vit »*. L’on comprend facilement que le verbe « avoir » soit rendu
dans la plupart des langues bantu par « étre avec », ainsi que 1'écrit Alexis
Kagame :

« On peut dire que d’une fagon générale, la culture bantu traduit le verbe
« avoir » par la juxtaposition ; lorsqu’il s’agit d’avoir, de posséder dans
l'actualité, on recourt a la racine /i du verbe étre, suivi de la conjonction
na=et, avec. Li na=je suis avec, que la traduction conventionnelle rend par
j'ai. Lorsqu’il s’agit d’avoir, de posséder habituellement, on prend la racine
ba suivi du méme na=kuba na=étre avec, encore une fois : j'ai. (...). Cette
maniere de s’exprimer porte donc a conclure que les Bantu considéerent
ce qu’ils possedent, comme leur étant juxtaposé ; ce qui ne peut manquer
d’étonner lorsqu’il s’agit des membres du corps et des facultés : je suis
avec deux bras — je suis avec 'intelligence »*.

De ce qui précede, 'union vitale s’entend au sens de « lien unissant entre
eux, verticalement et horizontalement, des étres vivants et trépassés ; elle
est le principe vivifiant qui se trouve en eux tous. C'est le résultat d'une
communion, d'une participation a une méme réalité, a un méme principe
vital, qui unit entre eux plusieurs étres »°.

Nous pouvons convenir que cette définition donne lieu a trois axes her-
méneutiques, notamment 'horizontalité, la verticalité et la cosmicité. Par
conséquent, « 'union vitale » fait réaliser que le muntu est un « inter-étre »,
un étre-carrefour, un étre en relation avec la transcendance, avec son sem-
blable, avec lui-méme et avec le cosmos. Ces trois instances sont reliées entre
elles par la vie. Celle-ci n'est pas exclusivement corporelle ou spirituelle,
elle a une dimension holistique ; individuelle en tant que recue dans chaque
existant, communautaire et collective en tant que participée d’'une méme et
unique source.

Sur l'axe horizontal, V. Mulago considere que le muntu est soudé a sa
communauté, son clan ou sa famille. Pour autant, il n’est pas completement
noyé dans ces structures, une certaine singularité demeure. L'union vitale
vue sous l'angle communautaire, dévoile ceci :

3 Cf. V. MULAGO, Un visage africain du christianisme, p. 117 ; Eléments fondamentaux de
la religion africaine, dans Cahiers des Religions Africaines, n. 21(1979), p. 44.

4 A. KAGAME, La philosophie bantu comparée, p. 123-125.

5 V. MULAGO, Eléments fondamentaux, p. 44.



120 Grégoire MALOBA KAYAMBA

« la vie de l'individu est saisie en tant que vie participée, c’est-a-dire,
le membre de la tribu, du clan, de la famille sait qu’il ne vit pas de sa
propre vie, mais de celle de la communauté. Il sait que, détaché de la
communauté, il n‘aura plus les moyens d’exister ; il sait surtout que sa
vie est une participation a celle de ses ascendants et que sa conservation,
son renforcement en dépend continuellement. Pour les Négro-Africains,
vivre, c’est exister au sein d'une communauté, c’est participer a la vie
sacrée des ancétres, c’est prolonger ses ascendants et préparer son propre
prolongement dans ses descendants (...). Il y a une vraie continuation de
la famille et de I'individu apres la mort »°.

Sur l'axe vertical, on notera qu’en vertu du principe de participation a la
vie, plus la participation est rapprochée de la source, plus elle est consi-
dérable. Dieu est congu dans cette perspective comme « le participable im-
participé ». En tant que tel, Dieu est source de tout moyen vital. En s’unissant
a Lui, I'étre s'accomplit. L'union avec Dieu n’est pas directe, elle transite par
une hiérarchie des étres : les premiers fondateurs des clans, les esprits des
anciens héros, les parents et membres défunts du clan, les génies et les forces
telluriques. Toutes ces instances ont requ de Dieu la force vitale et le pouvoir
d’exercer sur toute leur descendance 'influence d’énergie vitale’. Voila pour-
quoi la préoccupation du muntu est de rester toujours uni a ces premieres
sources, a ces premiers canaux vitaux qui accroissent son étre, son « ntu ».
Vue sous ce rapport, la plénitude de la vie dans le monde présent, « consiste
pour 'homme en sa plus ou moins grande ressemblance avec la vie de Dieu,
des ancétres et d’autres esprits supérieurs »®. Sur ce point, la force vitale (de
P. Tempels, tant recherchée par les Bantu) et I'union vitale (de V. Mulago,
unissant les Bantu entre eux) s’appellent et se completent.

Quant a 'axe cosmique, V. Mulago estime que les objets du monde ne
sont pas sans rapport avec I'étre humain supposé les posséder. Parce qu’il
les possede, « il est avec eux » selon la traduction du verbe avoir = étre avec.
La personne humaine ne se congoit pas dépouillée de ses appartenances ma-
térielles. Ce sont des « biens de la fortune » et ils font partie du contenu de la
vie du Muntu. On dirait qu’il y a un élan vital qui unit le muntu a son patri-
moine, de sorte que, méme pour les ancétres, on croit que tout leur avoir est
en étroite connexion avec leur étre, et I'on pourrait appeler les objets ayant
appartenu aux ancétres (lance, tambour, diademe, etc.) les instruments de
"union vitale.

6 V. MULAGO, Eléments fondamentaux, p. 45.
7 Cf. V. MULAGO, Eléments fondamentaux, p. 46.
8 Cf. V. MULAGO, Eléments fondamentaux, p. 47.



De « I'union vitale » au mystere de I'Eglise 121

Ceci fait jaillir naturellement une question : comment un instrument cos-
mique peut-il établir 'union vitale ? Pour V. Mulago, le verbe avoir étant
synonyme d’« étre avec », il s’ensuit que l"utilisation de tel instrument par tel
ancétre créait une relation vitale entre 1'objet et son utilisateur de sorte que
lI'instrument était supposé habité par la force de son utilisateur. Quiconque
le touchait s"unissait ainsi a la force vitale de 'ancétre’. Serait-ce de la magie
ou de la superstition ? Que non ! Dans ce contexte précis, I'instrument joue
un role symbolique de relais de force vitale a la croisée des générations.

Dans un commentaire riche et pertinent, D. Nothomb apporte un sur-
plus de lumiere quant au rdle symbolique des choses dans I'accroissement
de l"'union vitale.

« Certains objets ayant appartenu a telle personne (...) sont des signes, ou
symboles d"un transfert de force ou d’union vitale. Personne toutefois ne les
considere comme des causes : ces symboles ne produisent et napportent rien.
IIs sont plut6t congus comme des traits d’union qui mettent mystiquement en
contact deux centres vitaux, un centre « émetteur » et un centre « récepteur »,
afin que l'un agisse sur l'autre et, en certains cas, le rende semblable a lui, en
vue d’intensifier et de consolider leur union intime a la méme vie. Retenons
que l'usage de ces symboles était presque toujours nécessaire pour que le
vrai bumwe — et pas seulement un lien charnel ou juridique — se communique,
soit participé réellement ou renforcé effectivement. Encore une fois, la réalité
transmise ou enrichie ne se trouve pas et ne se « cache » pas dans I'objet, le
nom ou le geste ; elle ne passe méme pas a travers le symbole, on n’a donc
pas directement prise sur elle ; mais le symbole utilisé établit le contact pour
que l'échange puisse se produire, I'union se sceller, la vie se répandre »*.

Sous ce rapport, le patrimoine, le fonds, toute possession ou propriété
sont vitalement rattachés a leur possesseur. C’est pour cette raison que l'en-
racinement au méme sol, le fait d’appartenir au méme maitre et de participer
aux mémes moyens existentiels, constitue un lien vital de solidarité. C'est ce

9 Nous sommes dans le fonctionnement symbolique. En effet, un symbole peut étre
considéré comme un élément d’'une mémoire collective qui parle a ceux qui partagent la
méme conception spirituelle, qui permet d’éveiller une idée. Le symbole permet de percer
I'essence des choses. Il a trois niveaux de lecture : parlant, signifiant et cachant. Ces
niveaux correspondent aux sens propre, figuré et hiéroglyphique. C’est le troisieme sens
qui est véritablement porteur du message symbolique, car il tient a I'énigme. Tout discours
symbolisé court nécessairement le risque ou voilement et dévoilement se chevauchent.
C’est un jeu de « clair-obscur », c’est-a-dire qu’il existe toujours quelque discontinuité
entre le symbole et le terme symbolisé (signifiant et signifié). Lire a ce propos KABASELE
LUMBALA, Symbolique bantu et symbolique chrétienne. Rencontre en liturgie, Kinshasa,
Filles de Saint Paul, 1990.

10 D. NOTHOMB, L’humanisme africain, Bruxelles, Lumen Vitae, 1969, p. 168-169.



122 Grégoire MALOBA KAYAMBA

que l'auteur désigne par « participation-propriété » fondée sur la commu-
nauté des moyens vitaux »''.

La solidarité bantu est fondée essentiellement sur la communion vitale ou
le lien de vie qui rattache les membres d'une famille ou d"un clan.

« Le fait de naitre dans une famille, un clan ou une tribu nous plonge dans
un courant vital spécifique, nous y ‘incorpore’, nous fagonne a la maniere de
cette communauté, modifie ‘ontiquement’ tout notre étre et ’oriente a vivre
et a se comporter a la facon de cette communauté. Ainsi la famille, le clan, la
tribu, sont un tout dont chaque membre n’est qu'une partie »'*.

Un tout, parce que 'entité familiale ou clanique est un englobant, un en-
semble commun dans lequel se fonde l'union de ceux qui le constituent.
Chaque membre est une partie dans ce qu’il est, un élément non point isolé,
mais distinct et uni aux autres.

Grosso modo, le principe de participation (ou la communion vitale) est
caractérisé par une certaine bipolarité : le Muntu vit d'une part dans une
« communauté de sang » qui le lie fortement a son clan, a sa famille ; et
d’autre part il vit dans une communauté de moyens vitaux qui constitue son
patrimoine et sa subsistance. Cette bipolarité n’est pas un circuit fermé, elle
s’ouvre a la transcendance par l'entremise des ancétres. Ainsi, la vie dans sa
totalité et son intégralité unit le Muntu a son consanguin (horizontalité), a
ses biens naturels (cosmicité) et a sa source ultime qui est Dieu (verticalité).
Les Bantu vivent ainsi les uns par et pour les autres, ce qui crée l'interdépen-
dance, I'interaction, la solidarité et la communion entre eux.

C’est donc en repartant de I'unité clanique, mieux encore de la commu-
nion-participation entre membres que V. Mulago tente d’adapter son ecclé-
siologie.

2. De I'union vitale a 'union ecclésiale

Comment articuler I'union vitale bantu avec l'unité ecclésiale ? Cette
question fondamentale constitue la quintessence de l'entreprise théologique
de V. Mulago. L’auteur positionne son probleme et essaie d’y répondre par
une approche analogique, c’est-a-dire, il établit des parallélismes entre les
métaphores bibliques relatives a la communion et les éléments culturels ban-
tu structurant l'unité vitale. En effet, pour souligner I'unité et la communion
du Christ avec les disciples qui sont 1'Eglise, Jésus use de l'allégorie de « la

11 V. MULAGO, Eléments fondamentaux, p. 46. 49-50.
12 V. MULAGO, Eléments fondamentaux, p. 135.



De « I'union vitale » au mystere de I'Eglise 123

vigne et des sarments », Paul parle de « la Téte et du corps », de « 'Epoux et
de I'épouse ». Or, constate notre auteur, il existe dans le monde bantu une
analogie profonde et saisissante, ['union vitale. Il y a donc moyen de faire des
rapprochements théologiques entre le principe vital unissant les membres
de la communauté bantu et celui qui unit les membres du corps mystique.
Ce dernier principe, précise V. Mulago, n’est rien d’autre que 1'unité ecclé-
siale entendue au sens de ce qui résulte de la participation des membres de
I'Eglise au mystere de 1'unique et méme Vie divine dans le Christ'®. Aussi
V. Mulago considere-t-il que la maniere dont les Bantu vivent les relations
communautaires peut servir de « prétexte théologique » pour accueillir le
lien qui unit les membres du Corps mystique au Christ et entre eux.

Une telle entreprise n’est pas gagnée d’avance. Notre auteur n’est pas naif,
il prévient qu’il n’entend pas faire un transfert direct de I'union vitale bantu
a I'unité ecclésiale. Sa préoccupation est de partir de la maniere propre dont
les Bantu vivent I'unité clanique afin de les aider a saisir et a pénétrer perti-
nemment les enseignements du Christ sur I'Eglise, son Corps'*.

Pour cela, il analyse d’abord le theme de la vie dans 1’Ancien et le Nou-
veau Testament ; ensuite il fonde 'unité de I’Eglise sur celle de la vie trini-
taire. En effet, la vie est percue dans l'ancienne alliance comme une réalité
concrete et indivisible ou '’homme créé a I'image et a la ressemblance de
Dieu, participe au Souffle divin. Caractérisée par le mouvement et la force
active, la vie a son contraire qui est la mort, son anéantissement complet.
Vivre pleinement et intensément sur la terre était une aspiration fondamen-
tale du Juif pieux, et seul Dieu pouvait exaucer une telle attente. Pour cela,
il fallait obéir a la Loi divine comme expression de la volonté souveraine de
Dieu, la désobéissance pouvant entrainer le péché et la mort. Le Nouveau
Testament fera éclater les limites de la vie liée a ’horizon purement et sim-
plement temporel pour I'ouvrir a I'éternité. Appelé a la plénitude de vie avec
Dieu, 'homme n’y parvient que par l'attitude qu’il prend a I'égard de Dieu
et de sa révélation dans le Christ. La foi et le baptéme nous font participer a
la vie nouvelle vécue en Eglise®.

Que dire de I'Eglise ? Elle est fondamentalement une communauté convo-
quée par le Pere, rassemblée par le Fils et constituée Temple par 1’Esprit Saint.
Parce que c’est de la trinité méme que procéde I"unité de I'Eglise, I'union ec-
clésiale sera donc définie, selon V. Mulago comme : « un lien unissant tous

13 Cf. V. MULAGO, Un visage africain du christianisme, p. 159.
14 V. MULAGO, Un visage africain du christianisme, p. 160.
15 V. MULAGO, Un visage africain du christianisme, p. 161-165.



124 Grégoire MALOBA KAYAMBA

ceux qui participent a la méme vie trinitaire, déversée sur I'’humanité par
la médiation du Verbe, et répandue dans les ames par 1’Esprit-Saint, par le
contact de la hiérarchie. C'est cette Vie méme, trinitaire, christique et orientée
(...) qui est le principe de cohésion des membres de la communauté chré-
tienne »'°.

De ce qui précede, I'unité ecclésiale peut étre mieux comprise dans le
monde bantu en recourant au principe de solidarité communautaire. En
effet, si le sang (unité de vie) et les moyens vitaux (unité de patrimoine)
unissent les membres d'une communauté bantu, la vie surnaturelle quant
a elle, unit, par le baptéme, les chrétiens entre eux et a leur Chef, le Christ.
Sont donc mis en exergue d’une part, I'idée de communion ; et d’autre part,
le déplacement du facteur catalysant cette communion des lors qu’on passe
du registre culturel a celui de la foi, du sang tribal a 'eau baptismale.

On peut davantage étayer la démarcation entre la solidarité bantu et 1'uni-
té ecclésiale en Jésus-Christ. Voici une illustration puisée directement de
I’évangile (Mc 3, 31-35) ou il est question de la nouvelle famille de Jésus unie
au Pere. En appelant « mere, fréres et sceurs » ceux qui font la volonté de
son Pere, Jésus signifie qu’il y a désormais d’autres solidarités qui dépassent
celles de nos parentés terrestres. Jésus propose a chacun d’élargir son hori-
zon en réalisant que la vie lui vient par mille biais ; que le sourire de Dieu
se reflete dans mille visages. Ainsi d’un seul coup, Jésus regarde tous les
disciples qui I'entourent et les inclut dans une méme perspective d’amour.
La nouvelle famille de Jésus est faite désormais des membres tous égaux, il
s’agit d'une communauté sans classes ol un nouveau type de relations est
établi. Par ce fait, Jésus refuse d’entrer dans le cadre patriarcal et familial de
son temps, il montre un autre modele familial ou Dieu est Pere et donne a
toute personne la possibilité d’y entrer moyennant I'accomplissement de la
volonté divine". Sur ce point, la pensée de Jésus fait la différence par rapport
a la solidarité bantu fondée sur la parenté familiale.

Pour faire comprendre aux Bantu des Grands Lacs le mystere de 1'unité
de I'Eglise dont les membres sont liés par la méme vie, V. Mulago se sert du
principe de « participation » vécu par ces peuples. Il définit la participation
comme « cet élément de connexion, cet élément qui unit, sans confondre, des
étres différents comme étres, des substances ; elle est le pivot des relations
des membres d'une méme communauté, le trait d'union qui relie les indi-

16 V. MULAGO, Un visage africain du christianisme, p. 174.
17 Cf. B. ESCAFFRE, Des liens du sang au sang qui unit, dans Les Cahiers de la Faculté de
Théologie, n. 18 (2008), p. 81-82.



De « I'union vitale » au mystere de I’Eglise 125

vidus et les collectivités, la raison derniere de l'unité, non seulement per-
sonnelle a chaque homme, mais de cette unité dans la multiplicité, de cette
totalité, de cette unité concentrique et harmonique du monde visible et du
monde invisible »'.

Cette définition appelle une précision : la participation peut étre per-
sonnelle (avec la communauté de vie) ou ‘réelle’ (avec la communauté des
moyens vitaux). Elle est personnelle quand elle implique une relation on-
tique entre les membres d’une méme famille, d’un clan, d"une tribu, vivants
ou décédés. Selon qu’elle concerne un individu et son prolongement, la par-
ticipation sera dite individuelle ; si elle engage un groupe et son prolonge-
ment, elle sera dite collective. Quant a la participation réelle, elle est la rela-
tion qui lie I'individu ou le groupe a ses appartenances. Ainsi le patrimoine,
le fonds, toute possession, sont vitalement rattachés a leurs possesseurs.

A partir de la, nous déduisons que la notion de participation se présente
sous deux aspects distincts mais inséparables. Du premier aspect personnel
résulte la conscience d'une parenté, c’est-a-dire de liens de sang entre les
individus descendus d’ancétres communs ou censés 1’étre ; du second aspect
réel résulte la conscience des droits du groupe sur un territoire et un patri-
moine héréditaire.

Voici comment Mulago introduit la notion de participation bantu dans la
réalité ecclésiale. Rappelons-le, il procede de fagon analogique. En effet, chez
les Bantu la participation personnelle est fondée sur le lien de sang ancestral,
la participation ecclésiale l'est sur le sang du Christ qui unit. Nous pouvons
aller plus loin que V. Mulago ne I'a fait en interprétant Jn 19, 26-27 ou Jésus,
suspendu au bois du supplice, crée une nouvelle parenté aux pieds de la
croix en donnant a Marie pour fils le disciple bien-aimé ; et a celui-ci, Marie
pour mere. Par ce geste, Jésus propose un autre type de famille ou la frater-
nité est pour tous. Ainsi la croix devient la source d'une « Eglise-famille » ou
la mere de Jésus devient la meére de tout disciple'®. Autrement dit, la croix est
le lieu et 'heure ou tout disciple devient frere de Jésus.

18 V. MULAGO, Un visage africain du christianisme, p. 128-129.

19 Le disciple que Jésus aimait ne recgoit jamais le nom de Jean dans le quatrieme évangile,
fait remarquer B. Escaffre. Il est défini comme le disciple uni a Jésus par un lien d’amour.
Parce qu'il ne porte pas de nom propre, cela s’entend qu'il pourrait porter le nom de
chacun des disciples de Jésus et il symbolise ainsi tout disciple. Cf. B. ESCAFFRE, Des
liens du sang au sang qui unit, p. 83-84.



126 Grégoire MALOBA KAYAMBA

Il y a donc des similitudes (la participation) et des différences (ce a quoi
on participe). C’est en fonction de cette continuité-rupture que V. Mulago
écrit :

« I’Eglise est elle aussi, analogiquement, et d’'une maniére plus vraie et
transcendante, une communauté de vie, en ce sens qu’il y a en tous ses
membres un méme principe de vie : c’est une communauté basée sur la
participation. La réalité participée dans I'Eglise est la nature divine, la Vie
méme de Dieu, humanisée dans le Verbe, et répandue dans nos cceurs par
I"Esprit-Saint »*.

Ici également se dégage une double relation : verticalement, nous partici-
pons a la Vie surnaturelle qui anime le Corps mystique et dont la source est
la Sainte Trinité. Horizontalement, tous ceux qui sont incorporés au Christ
sont en relation de vie les uns avec les autres en vertu du méme baptéme et
de la méme foi.

La profondeur de la pensée de Mulago le conduit & comparer I'Eglise au
clan bantu, en montrant ce qui les unit et ce qui fait la différence*. En effet,
comme la méme vie et le méme sang que partagent les membres élargissent
la communauté au clan soudé par la loi de la solidarité, la Vie christique a
laquelle tous les chrétiens participent les unit en une Eglise dont le baptéme
constitue désormais la porte d’entrée. Cependant, 1'Eglise déborde le cadre
étroit du clan du fait que son Chef, le Christ, de par son Incarnation, est le
Fondateur d’un nouveau peuple. Les petits clans humains éclatés par le pé-
ché de division sont réconciliés avec Dieu par I'incarnation, la mort et la ré-
surrection de son Fils. Par conséquent, « A la place du premier fondateur du
clan primordial et de tous les clans qui en sont dérivés, de la race humaine,
de toutes les races, de tous les peuples, il y a le Fondateur d’un nouveau clan
universel, d"une nouvelle race, d’'un nouveau peuple dans lequel sont appe-
lées a rentrer les fractions du premier clan, de la premiére race. Ce nouveau
peuple, cet unique « clan », cette unique « race » dépositaire de la Vie surna-
turelle, c’est I’Eglise du Christ »%.

Nous pouvons réaliser qu'entre le clan et I'Eglise, I’ Ancétre fondateur et le
Christ, il y a a la fois continuité, rupture et dépassement. En effet, si le sang
de I’Ancétre primordial bantu a uni tous les descendants en un seul clan, le
Sang du Christ, lui, rassemble dans 1'unité, de fagon incomparable et sans
discrimination, tous les enfants de Dieu dispersés (Jn 11, 52). Alors que le

20 V. MULAGO, Un visage africain du christianisme, p. 178-179.
21 Cf. V. MULAGO, Un visage africain du christianisme, p. 184-194.
22 V. MULAGO, Un visage africain du christianisme, p. 184-185.



De « I'union vitale » au mystere de I’Eglise 127

clan limite la vie aux seuls horizons terrestres, la nouvelle famille fondée par
et sur le Christ ouvre la vie a une plénitude commencée des maintenant, et
qui se consommera quand Dieu sera tout en tous.

Au terme de la synthese ecclésiologique de V. Mulago, il n’est pas sans
intérét de dégager quelques limites de son ceuvre.

3. Une appréciation critique

A voir de pres, le principe de participation sur lequel V. Mulago fonde
I'union vitale comme point d’accueil de l'unité ecclésiale, appelle par lui-
méme une revisitation. En effet, la double conscience collective (appar-
tenance au méme sang et au méme patrimoine) qui structure la solidarité
participative, est tellement mise en valeur chez les Bantu qu’elle pervertit
la notion méme de participation, qui en soi, est riche de signification. En
fait, les guerres inter-ethniques qui endeuillent les Grands Lacs hier comme
aujourd’hui, le tribalisme, les massacres a grande échelle, des génocides per-
pétrés ces dernieres décennies ne sont-ils pas dus a la vengeance collective et
participative pour sauvegarder violemment et sauvagement l'identité com-
mune d’un groupe, d’une minorité. Déja en 1965 on pouvait lire le drame et
les dérives d’une participation mal assumée. D. Nothomb, citant A. Kagame
au sujet des Rwandais écrit a ce sujet :

«(...) le fait d'appartenir a telle mulyango (famille) créait la responsabilité
offensive et défensive du groupe. Si I'un des membres de la famille tuait
un homme étranger a leur groupe, tous ses parents males de la famille
étaient collectivement responsables de ce meurtre. En conséquence la
vendetta pesait indifféremment sur chacun d’eux, et au méme degré
que le coupable en personne. Les parents du défunt, membres males de
la famille a laquelle il appartenait, pouvaient venger son sang en tuant
n’importe quel parent male du meurtrier qui se présenterait le premier.
Ainsi, toucher a un membre, c’est toucher a tout le groupe. Verser le sang
d’un homme, c’est susciter entre tous les membres de sa famille et ceux
de celle du meurtrier, devenus bazigo (ennemis mortels), une inimitié
farouche, une interdiction absolue de toute aide, une obligation sacrée
de venger la mort du défunt, sous peine de sanctions automatiques qui
ne tarderaient pas de venir frapper les trop débonnaires ou trop laches
porteurs du sang versé »*.

23 A. Kagame cité par D. NOTHOMB, L’humanisme africain, p. 170.



128 Grégoire MALOBA KAYAMBA

Ce témoignage funeste laisse entrevoir combien les notions de participa-
tion et de solidarité ne sont pas sans ambiguité. Elles sont parfois instrumen-
talisées a des fins violentes et contraires a la vie qui est pourtant une valeur
fondamentale chez les Bantu. On n’est pas loin du paradoxe : tuer les autres
pour pouvoir se protéger et sauto-affirmer comme conscience collective
d’un groupe, c’est méconnaitre le principe méme de la diversité sur lequel se
fonde toute société digne de ce nom. Ici encore, je peux suivre D. Nothomb
quand il écrit :

« La cruauté est plus bestiale quhumaine et la haine est une des plus
honteuses corruptions du cceur de 'homme. Si donc la solidarité familiale,
et, en général, I'union vitale du Bumwe en sont la cause réelle et profonde,
c’est que, siriches de valeur humaine soient-elles, elles n’en sont pas moins
viciées a la base par un poison caché. Lorsqu’une si intense source d'unité
savere étre l'origine d’une si lamentable dégénérescence (puisqu’elle
provoque de paradoxales et innombrables divisions, oppositions et
brisures) c’est qu’elle est, en son centre, corrompue par un virus pernicieux
et mortel »*.

Pourtant, si elle était bien assimilée, la philosophie participative permet-
trait aux Bantu de fonder des civilisations vraiment humaines, accueillantes
et tolérantes, ol toutes les formes de participation s'épanouiraient en une vie
consciente et libre, dynamique par son €lan, équilibrée par son rythme, totale
par la variété de ses manifestations.

Il est a noter par ailleurs que dans son ecclésiologie, V. Mulago exploite
beaucoup les ressemblances entre I'union vitale et 'unité ecclésiale, le clan
et I'Eglise, mais les dissemblances ne sont pas bien approfondies. Pourtant,
c’est la qu’il aurait pu mettre en valeur ce qu’il y a de spécifique et aussi de
« déconcertant » dans le révélé chrétien par rapport a la vision bantu de la
vie et du clan. Toutefois, son effort reste considérable. Il part d"une réalité
socio-culturelle existante pour y adapter le mystere de I'Eglise centré sur
I'irruption de Dieu en ce monde : l'incarnation et la résurrection de Jésus.
Ainsi, a partir de I'union vitale ou de l'unité de vie, la participation, la soli-
darité clanique, I’Ancétre lignager, Mulago introduit dans le monde bantu
la réalité de I'unité ecclésiale en marquant ce qui en constitue la nouveauté
et la richesse : le Fils envoyé par le Pere et sur qui demeure 1'Esprit devient

24 D. NOTHOMB, L’humanisme africain, p. 172. Qu’'on ne s'y trompe pas : ces dérives
ont entaché I'histoire du christianisme occidental a travers les guerres des religions, les
croisades, etc.



De « I'union vitale » au mystere de I’Eglise 129

le Chef de I'humanité régénérée, le Fondateur du « clan » ecclésial dans sa
catholicité®.

Conclusion

Au terme de notre réflexion, nous notons que l'ecclésiologie africaine
proposée par Mulago se fonde sur I'union vitale telle qu’elle est vécue par
les Bashi dont il fut originaire, les Banyarwanda des bords du lac Kivu et les
Barundi. L’auteur analyse de fagon systématique et approfondie la notion de
I'union vitale. C'est ensuite seulement qu’il examine la possibilité de cette
union vitale & pouvoir exprimer le mystére de I'Eglise, communauté du
peuple de Dieu, fondée sur I'Incarnation et le mystere pascal.

Cecil'amene a conclure que 'union vitale bantu, parce qu’elle est commu-
nauté de vie, communion et solidarité, exprime de fagon plus vivante pour
nous le corps mystique du Christ qui est son Eglise. Sur le plan méthodolo-
gique, la recherche de V. Mulago est I'expression manifeste d"une ecclésiolo-
gie d’adaptation avec ses points forts et ses limites.

Toutefois, un fait majeur est notable : parler du visage africain de I'Eglise
et du christianisme dans les années 56-60 comme Mulago avait osé le faire
releve non seulement du courage théologique, mais aussi d’un charisme pro-
phétique dont « le Mushi qui a étudié » (comme Mulago aimait s’appeler)
avait seul le secret.

25 |l serait intéressant de voir comment la notion d’ « Eglise-famille de Dieu », qui a été
consacrée au premier synode africain (1994) prolonge ou non celle de I'union vitale
développée dans I'ecclésiologie de Mulago : quelles continuités, quelles ruptures peut-on
déceler entre les deux notions ? Signalons la derniere publication de Mulago : Théologie
africaine et problemes connexes. Au fil des années (1956-1998), Paris, L'Harmattan,
2007.





