Cahiers
des Religions
A fricaines

Nouvelle série. Volume 6, n. 11-12 (janvier - décembre 2025)

Jeanne MAPUNZU LOZWA, La notion de la toute-puissance de Dieu dans
le  christianisme  africain  contemporain.  Fragmentations théologiques

entre catholicisme et Eglises de réveil, p. 67-82.
https://doi.org/10.61496/ZQBN4360

PRESSES DE L'UNIVERSITE CATHOLIQUE DU CONGO



67

La notion de la toute-puissance de Dieu
dans le christianisme africain contemporain
Fragmentations théologiques entre catholicisme
et Eglises de réveil

Jeanne MAPUNZU LOZWA
Docteure en théologie (KULeuven)

Résumé - La question de la toute-puissance de Dieu, centrale dans la théolo-
gie chrétienne, fait I'objet en Afrique de relectures contrastées qui traduisent des
dynamiques ecclésiales et culturelles diverses. Les Eglises de réveil en proposent
une interprétation pragmatique et spectaculaire, centrée sur l'expérience de la
guérison, de la délivrance et du succes. En contrepoint, la théologie africaine cri-
tique marquée par les courants postcoloniaux et contextuels, adopte une lecture
critique, attentive aux réalités historiques, culturelles et sociales du continent,
tout en affirmant la responsabilité humaine face a la souveraineté de Dieu. Cette
coexistence de perspectives entraine une fragmentation doctrinale notable au
sein du christianisme africain. Cet article propose une analyse comparative de
ces deux positions, en examinant les approches divergentes de la toute-puis-
sance de Dieu, les conflits herméneutiques qui en résultent, et les conséquences
théologiques qui en découlent pour le christianisme africain contemporain.

Mots-clés : Toute-puissance de Dieu, christianisme africain, fragmentation
théologique, théologie africaine, Eglises de réveil.

Summary — The question of God's omnipotence, a central theme in chris-
tian theology, is subject in Africa to contrasting reinterpretations that reflect di-
verse ecclesial and cultural dynamics. The revival churches offer a pragmatic
and spectacular interpretation focused on the experience of healing, deliverance,
and success. In contrast, critical african theology, influenced by postcolonial and
contextual currents, adopts a critical reading attentive to the historical, cultural,
and social realities of the continent, while affirming human responsibility in re-
lation to God’s sovereignty. This coexistence of perspectives leads to a notable
doctrinal fragmentation within african christianity. This article provides a com-
parative analysis of these two positions by examining the divergent approaches
to God’s omnipotence, the resulting hermeneutical conflicts, and the theological
consequences for contemporary african christianity.

Keywords: God's omnipotence, african christianity, theological fragmenta-
tion, african theology, revival churches.



68 Jeanne MAPUNZU LOZWA

Introduction

La question de la toute-puissance de Dieu, enracinée dans la Bible et déve-
loppée par différents théologiens au cours de I'histoire, — tel qu’il sera montré
plus loin — connait, en Afrique, des approches particulierement contrastées.
Si elle est traditionnellement congue comme une affirmation de la souverai-
neté absolue de Dieu sur I'histoire, la nature et les humains', cette notion se
trouve aujourd’hui profondément remaniée. Cette mise en question est le
résultat du surgissement et de I'essor des Fglises de réveil issues du mouve-
ment télévangélique® et qui constituent un défi a la conception catholique
de la toute-puissance de Dieu. Ces Eglises proposent une conception prag-
matique, immédiate et souvent spectaculaire de la toute-puissance de Dieu,
fondée sur I'expérience personnelle de la délivrance, de la guérison et de la
réussite matérielle. En contraste, la théologie africaine — influencée par les
approches postcoloniales, contextualisées et critiques — tente, a la suite des
textes bibliques et théologiques, de réinterpréter la puissance divine en lien
avec I'histoire, la culture et les luttes sociales africaines en insistant sur une
approche plus équilibrée, tenant compte de la souveraineté divine et de la
responsabilité humaine.

Cette diversité d’interprétation a conduit a une fragmentation théolo-
gique marquée, ot chaque Eglise développe sa propre compréhension, non
seulement de la toute-puissance de Dieu, mais aussi du message évangg-
lique dans son ensemble. Cette fragmentation souléve des défis majeurs, no-
tamment en ce qui concerne la cohérence doctrinale, la crédibilité du chris-
tianisme et l'interaction entre les théologies africaines contemporaines pour
une meilleure contextualisation.

Cette contribution va analyser les tensions internes au christianisme afri-
cain contemporain autour de la toute-puissance de Dieu. Elle s’articulera
autour de quatre points : le premier va essayer de déceler les divergences

1 CONFERENCE EPISCOPALE DE BELGIQUE, Livre de la foi, Paris, Desclée, 1987, p.
24. Lire aussi Catéchisme de I'Eglise catholique, Bruxelles/Namur, Racine/Fidélité, 1998,
p. 66-67.

2 Le terme télévangélique fait référence a des mouvements religieux nés au sein du
christianisme vers les années 1950 aux Etats-Unis a la suite de I'essor de la télévision
comme moyen de communication de masse. lIs se sont développés grace aux prédications
télévisées mises en place par des prédicateurs indépendants exergant des ministéres
transnationaux. Lire J. NGALULA, Evangélisation en profondeur. Défis pastoraux a I'aube
de l'année de la foi, Kinshasa, Médiaspaul, 2012, p.11-12 ; P. J. HAYES, Miracles. An
Encyclopedia of People, Places, and Supernatural Events from Antiquity to the Present,
US, ABC-CLIO, 2016, p. 383 ; A. CORTEN et A. MARY, Imaginaires politiques et
pentecétisme. Afrique, Paris, Karthala, 2000, p. 29.



La notion de la toute-puissance de Dieu 69

d’approche de la toute-puissance de Dieu au sein du christianisme africain,
notamment entre la théologie catholique et le message véhiculé par les Eglises
de réveil ; le deuxieme présentera les lectures scripturaires conflictuelles au-
tour de cette doctrine ; le troisiéme va ressortir les conséquences doctrinales
qui émergent de cette fragmentation ; et le dernier proposera des pistes pour
la contextualisation de la théologie dans 1’ Afrique contemporaine. Du point
de vue méthodologique, nous allons procéder par une analyse comparative
de deux approches (théologie catholique et messages des Eglises de réveil)
sur la doctrine de la toute-puissance de Dieu avant de montrer le point de
fragmentation de ces approches.

1. Approches divergentes de la toute-puissance de Dieu :
entre croix et triomphe

1.1. La théologie catholique : Dieu tout-puissant dans la
souffrance et la solidarité

La question de la souffrance humaine souleve souvent celle de la
toute-puissance de Dieu. Beaucoup s’interrogent : pourquoi Dieu n’in-
tervient-il pas ? Pourquoi permet-il que certains soient riches et d’autres
pauvres ? Ecoute-t-il réellement nos priéres ? Quelle est 'étendue de sa puis-
sance ? L'expérience du mal et de la souffrance peut ainsi ébranler la foi en
la toute-puissance divine. En fait, cette notion doit étre comprise avant tout
a travers 'ceuvre de la création et 'amour que Dieu manifeste envers tout ce
qui existe, plutot que selon les attentes humaines. Sa toute-puissance évoque
également sa souveraineté sur sa création, une puissance qui dépasse toute
compréhension humaine®.

Cette notion de la toute-puissance de Dieu est affirmée dans les grandes
doctrines théologiques, comme celles, de la création : Dieu crée ex nihilo (a
partir de rien), ce qui atteste de sa puissance infinie (He 11, 3) ; de la provi-
dence : Dieu soutient et gouverne 1'univers selon son plan (Col 1, 17) ; de la
rédemption : la toute-puissance de Dieu est manifeste dans I'ceuvre du salut
accompli par le Christ, notamment a travers la résurrection (1 Co 15, 55-57)*.

3 CONFERENCE EPISCOPALE DE BELGIQUE, Livre de la foi, p. 24 ; Catéchisme de
I’Eglise catholique, p. 66-67.

4 Katherine Sonderegger renseigne que la doctrine de la providence nous fait entrer dans le
domaine de I'ceuvre puissante de Dieu, un royaume qui est certainement entre les mains
de Dieu, qui est certainement soutenu et guidé jusqu’a sa fin, et c’est précisément de cette
maniére qu’il est devenu un mystére sir, certain et permanent. K. SONDEREGGER, The
doctrine of Providence, dans F. A. MURPHY et P. G. ZIEGLER, The Providence of God,
London-New York, T.&T. Clark, 2009, p. 144s.



70 Jeanne MAPUNZU LOZWA

Dans la Somme théologique, sur la question concernant la toute-puissance de
Dieu, saint Thomas d”Aquin pose la question de savoir si Dieu est tout-puis-
sant (Utrum Deus sit omnipotens ?). Il répond affirmativement a la question en
ces termes : « Tous s’accordent a dire que Dieu est tout-puissant. Mais il faut
bien comprendre en quoi consiste sa toute-puissance. Le mot « puissant » se
dit par rapport a un effet possible, or la puissance est dite parfaite lorsqu’elle
peut tout ce qui est possible en soi, ce qui appartient proprement a Dieu »°.
En fait, Thomas établit que Dieu est nécessairement tout-puissant car il est
capable de produire un effet et il possede une puissance absolue sur 'exis-
tence de toute chose. Donc, Dieu est la source de tout ce qui existe. Toutefois,
il attire l'attention sur le fait que la toute-puissance de Dieu ne signifie pas
qu’il peut tout faire sans distinction, mais qu’il ne peut rien faire qui soit
contraire a sa nature®.

Cependant, certaines réalités de notre monde peuvent conduire a une
sorte de superstitions spirituelles de la toute-puissance de Dieu qui mettent
en cause sa réception. Par rapport a la question du mal qui angoisse 'homme,
certains théologiens, a I'instar d’Adolphe Gesché, ont essayé de réfléchir en
mettant en lien cette énigme et la question de la toute-puissance de Dieu.
Pour lui, la notion de la toute-puissance de Dieu peut se résumer a ceci : « ou
bien Dieu est Bonté, mais alors, puisque le mal demeure, c’est qu’il n’est pas
tout-puissant ; ou bien Dieu est tout-puissant, mais alors on doit tenir qu’il
nest pas un Dieu de bonté, puis qu’il ne met pas en ceuvre sa toute-puis-
sance pour nous sauver du mal ». Il est vrai que I'on est tenté, devant la
souffrance, de se poser des questions susceptibles de remettre en cause la
présence agissante de Dieu dans 'histoire et dans les vies humaines. Mais
le plus important ici est de ne pas tomber dans la tentation de conditionner
la pratique de la foi a la notion de la toute-puissance de Dieu, car Dieu ré-
pond de plusieurs manieres aux cris de détresse des humains, parfois au-de-
la méme de ce que ceux-ci peuvent imaginer. Ce qui importe pour Gesché,
c’est de reconnaitre la présence agissante de Dieu dans la vie des hommes et
des femmes pendant les moments de joie et de turbulence.

5 THOMAS D’AQUIN, Somme théologique, Question 25 — De la toute-puissance de Dieu,
Article 1.

6 THOMAS D’AQUIN, Somme théologique, Question 25 — De la toute-puissance de Dieu,
Article 1.

7 A. GESCHE et P. SCOLAS, Dieu a I'épreuve de notre cri, Paris, Cerf, 1999, p. 119 ; lire
aussi J. L. SOULETTIE, La souffrance conteste une certaine image de Dieu, dans Esprit
et vie, n. 140 (2005), p. 1.



La notion de la toute-puissance de Dieu 71

Abordant la question de la toute-puissance de Dieu par rapport a la ques-
tion de la présence du mal dans le monde, Frangois Euvé écrit :

« Laissant de coté la question de savoir comment les maux se sont
introduits dans une création initialement bonne, faisant éventuellement
I'hypothese que ces maux n‘ont qu'une portée locale sur le fond d'une
globalité plutot bonne, il suffira de postuler que la toute-puissance divine
est justement capable de tirer le bien du mal et que c’est en cela que réside
précisément sa toute-puissance »%.

Si Dieu « n’intervient pas miraculeusement pour suspendre le cours des
choses ou pour empécher une action peccamineuse, c’est qu’il ordonne ces
maux a l'octroi de biens meilleurs : détachement de biens secondaires, es-
pérance d'une vie bienheureuse dans l'au-dela, conversion du pécheur, pré-
servation des fautes futures »° . En d’autres termes, en dépit de tout ce que
le monde connait, Dieu est en mesure d’en faire sortir le bien. La toute-puis-
sance de Dieu se cache derriére les maux de notre monde, et de la il fait
grandir la semence de foi en nous. Il est vrai que quand nous examinons
la question de la souffrance, les choses deviennent de plus en plus compli-
quées. A la place de nous plonger dans le désespoir, les maux de notre temps
doivent nous remplir de foi envers celui qui nous aime, et qui ne change pas
dans sa facon de faire.

La théologie contextuelle et postcoloniale africaine quant a elle, représen-
tée par des figures comme Jean-Marc Ela et K& Mana, s'inscrit non seulement
dans une volonté de réconcilier foi chrétienne et expérience africaine de la
souffrance, de I'oppression et de la marginalisation, mais aussi dans une dy-
namique kénotique ou Dieu vient faire un avec I'humanité. Contrairement
a une conception triomphaliste de la toute-puissance de Dieu, ces penseurs
insistent sur un Dieu qui agit non pas en dominant I'histoire de maniere
spectaculaire, mais en se solidarisant avec ceux qui souffrent'®.

Dans Ma foi d’Africain’, Ela affirme que Dieu ne peut étre compris a par-
tir des catégories de puissance impériale ou magique, mais a partir de la
croix. Dieu souffre avec les pauvres, il est du coté des opprimés, pas au-des-

8 F.EUVE, Repenser la providence, dans Recherche de Science Religieuse, Tome 106, n.
2(2018), p. 186.

9 R. AUGE, Dieu veut-il la souffrance des hommes ? La souffrance humaine dans le
dessein divin selon saint Thomas d’Aquin, Paris, Lethielleux, 2020, p. 844.

10 E. KAOBO SUMAIDI, Christologie africaine (1956-2000). Histoire et enjeux, Paris,
L'Harmattan, 2008, p. 171.

11 J.- M. ELA, Ma foi d’Africain, Paris, Karthala, 2009.



72 Jeanne MAPUNZU LOZWA

sus d’eux'?. Autrement dit, c’est a travers les réalités quotidiennes de la vie
que Dieu révele sa toute-puissance, il ne se place pas au-dessus de la mélée.
Par l'incarnation de son fils, Dieu manifeste sa toute-puissance dans la fai-
blesse afin de restaurer la complicité entre lui et la race humaine®. Aussi,
la toute-puissance de Dieu ne peut étre comparée au pouvoir qui opprime,
qui écrase ; et I'évangile ne peut étre utilisé pour justifier les pouvoirs qui
oppriment comme ce fut le cas pendant la période coloniale'*. Malheureu-
sement, la méme situation s’observe encore de nos jours o, certains leaders
religieux de nouvelles Eglises utilisent la parole de Dieu pour donner des
béquilles a ceux qui font souffrir leurs peuples. Participant a la mort et a la
résurrection du Christ, le chrétien devient un étre nouveau et ne peut rester
indifférent devant la souffrance du monde. Les visages de ceux qui souffrent
doivent lui rappeler constamment la croix du Christ, lui qui s’est offert pour
leur rédemption. Pour Ela, « la croix comporte une immense réserve de force
critique et de changement qui doit étre mise en valeur dans chaque situation
humaine fondamentale »'°. Ainsi, une souffrance vécue dans la foi en Jésus
ne fait pas perdre l'espérance a la toute-puissance de Dieu, mais elle consti-
tue une force qui pousse a se battre pour la recherche des solutions durables
aux problemes qui se posent.

De méme, K& Mana, dans Théologie africaine pour temps de crise et dans
Christ d’Afrique ** expose une série de réflexions qui s’'inscrivent dans une
perspective ou la reconnaissance de la faiblesse humaine devient un lieu
théologique, une source de solidarité et de réinvention de l'identité chré-
tienne en Afrique. Pour ce, il propose une spiritualité de la faiblesse pro-
fonde, qui valorise la vulnérabilité et la souffrance comme source de trans-
formation spirituelle et sociale, dans laquelle Dieu manifeste sa puissance a
travers la transformation lente des consciences et la mobilisation éthique des
communautés'.

« Dans le contexte de la mondialisation, ou s’imposent des logiques de
puissance économique et politique, la théologie africaine est appelée a
retrouver une spiritualité de la faiblesse qui ne renie pas la vulnérabilité

12 J.- M. ELA, Ma foi d’Africain, p.142.

13 J.- M. ELA, Repenser la théologie africaine. Le Dieu qui libere, Paris, Karthala, 2003, p.
45,

14 J.- M. ELA, Ma foi d’Africain, p. 143.

15 J.- M. ELA, Ma foi d’Africain, p. 142.

16 KA MANA, Théologie africaine pour temps de crise. Christianisme et reconstruction de
I’Afrique, Paris, Karthala, 1993 ; Christ d’Afrique. Enjeux éthiques de la foi africaine en
Jésus-Christ, Paris, Karthala, 1994.

17 KA MANA, Christ d’Afrique, p. 216-217.



La notion de la toute-puissance de Dieu 73

humaine, mais la célebre comme source de sagesse et de résilience. Cette
faiblesse profonde, loin d’étre une marque d’impuissance, est un lieu
d’accueil de la grace divine, une ouverture a I'autre et une reconnaissance
de notre finitude. C’est dans cette faiblesse que se révele une force
authentique, capable de résister aux formes de domination et d’exclusion
imposées par le systeme global ».

En d’autres termes, plutét que de concevoir la toute-puissance de Dieu
en terme de domination, de miracles spectaculaire et de succes matériel, Ka
Mana propose une théologie qui favorise la fragilité humaine comme un lieu
théologique.

En fait, cette approche s’inspire d’une christologie kénotique, ou Dieu
tout-puissant, en Jésus-Christ, s'abaisse volontairement pour rejoindre I'hu-
main dans sa condition”. La toute-puissance de Dieu paradoxale, elle s’ex-
prime dans la faiblesse, 'humilité et la discrétion. A c6té et a I'opposé de
cette conception de la toute-puissance de Dieu, les Eglises de réveil — toutes
tendances confondues — insistent sur une conception immédiate, spectacu-
laire et interventionniste de la toute-puissance de Dieu. C'est ce que déve-
loppe le prochain point.

1.2. Les Eglises de réveil : Dieu tout-puissant comme faiseur de
miracles

Les thémes de miracle, de guérisons, et de délivrance sont devenus popu-
laires, et on les trouve dans toutes les bouches, toutes confessions religieuses
confondues. Ces themes constituent les points fondamentaux sur lesquels
se polarisent les discours de la majorité des leaders de nouvelles Eglises en
Afrique. Beaucoup de réunions de priere et d’assemblées cultuelles sont ré-
duites a des séances de délivrance et de guérison. Ces actes sont considérés
comme la preuve tangible de la présence et de I'action de Dieu dans le monde.
Les fideles s'attendent a voir des guérisons instantanées, des délivrances spi-
rituelles et des interventions extraordinaires de Dieu dans leur vie.

Cette croyance s’appuie sur des passages bibliques tels que celui-ci :

« Voici les signes qui accompagneront ceux qui auront cru : en mon nom,
ils chasseront les démons ; ils parleront de nouvelles langues ; ils saisiront
des serpents ; s’ils boivent quelque breuvage mortel, il ne leur fera point
de mal ; ils imposeront les mains aux malades, et ceux-ci seront guéris »
(cf. Mc 16, 17-18).

18 KA MANA, Théologie africaine pour temps de crise, p. 127-128.
19 KA MANA, Christ d’Afrique, p. 216.



74 Jeanne MAPUNZU LOZWA

La recherche palpable ou physique de la toute-puissance peut amener a une
sorte de spiritualité d’évasion, d’exploration spirituelle sans fin a travers les
Eglises, comme c’est le cas aujourd’hui en Afrique subsaharienne.

En cotoyant plusieurs Eglises, les fideles cherchent a expérimenter la
toute-puissance de Dieu a travers un acte de guérison ou de délivrance.
Dans ce contexte, les prieres de guérison et les séances de délivrance sont
fréquentes. Certains pasteurs et « prophetes » se présentent comme des
« hommes de Dieu » investis d’une autorité spirituelle spéciale leur per-
mettant d’invoquer la toute-puissance divine pour opérer des miracles. Or,
considérer les choses sous cet angle risque de réduire la toute-puissance de
Dieu aux seuls miracles de guérison et de délivrance. Et pourtant, le miracle
de guérison n'est qu'un aspect du vaste programme de libération entrepris
par Dieu pour manifester sa puissance®.

On le voit, cette approche a favorisé le développement d"un christianisme
ou l'intervention divine est attendue de maniere tangible dans tous les as-
pects de la vie quotidienne. Pour ces mouvements, Dieu est per¢u comme ac-
tif dans le quotidien du croyant, capable d’annuler toute forme d’oppression,
de maladie, ou d’échec grace a une foi puissante et bien orientée. Ces Eglises
enseignent souvent une théologie de la « foi agissante », selon laquelle Dieu
manifeste sa puissance en exaugant les prieres de prospérité, en guérissant
les maladies ou en brisant les liens démoniaques. Dans cette perspective,
Dieu devient le garant de la réussite individuelle ici et maintenant. Il doit
intervenir pour donner la solution matérielle ici sur terre®'. Sa puissance est
démontrée par des miracles visibles : promotion professionnelle, guérison
instantanée, multiplication des ressources. Cette vision est fortement mar-
quée par une théologie de la victoire : Dieu est celui qui écrase les ennemis,
confere une autorité spirituelle immédiate et répond aux déclarations de foi
comme a des décrets. Elle valorise 'expérience et les témoignages plus que
la réflexion critique et s'appuie souvent sur des interprétations littérales de
textes bibliques.

20 P. BUETUBELA BALEMBO, Maladie et guérison. Spécificité du miracle évangélique
selon Mc 8, 22-26, dans, Sectes, Cultures et Sociétés. Les enjeux spirituels du temps
présent. Actes du 4¢ Colloque International du CERA (14-21 novembre1992), Kinshasa,
FCK, 1994, p. 429.

21 J. NGALULA, Lectures africaines de la Bible et théologie de la prospérité au sein des
Eglises de réveil. Approche traductologique, dans J. B. MATAND BULEMBAT, Pauvreté et
richesses dans la Bible. Lecture exégétique dans le contexte de I'Eglise Famille de Dieu
en Afrique. Actes du 132 Congrés de I'Association Panafricaine des Exégetes Catholiques
(02-08 septembre 2007), Kinshasa, 2009, p. 34.



La notion de la toute-puissance de Dieu 75

Des lors, il existe une tension entre ces deux approches de la toute-puis-
sance de Dieu : une foi incarnée et une foi performative. Ces deux approches
traduisent des visions du monde théologiquement et culturellement incom-
patibles a plusieurs égards. La théologie catholique privilégie une vision
de Dieu comme solidaire de I'histoire humaine, particulierement des luttes
africaines contre l'injustice. Elle offre une lecture contextualisée de la puis-
sance divine, attentive aux réalités humaines. A I'inverse, les Eglises de ré-
veil construisent un imaginaire du triomphe, ou la toute-puissance de Dieu
est assimilée a la performance spirituelle. Cette approche répond a une de-
mande populaire d’efficacité spirituelle, mais elle risque de verser dans une
instrumentalisation de Dieu, transformé en pourvoyeur de miracles.

Il en résulte qu’on a, d'un c6té, un Dieu discret, engagé dans 'histoire ; de
l'autre c6té, un Dieu bruyant, qui confirme sa puissance par des démonstra-
tions visibles. Ces tensions soulevent des questions théologiques majeures
qui révelent une crise plus large dans la réception africaine du christia-
nisme : celle de la signification de la toute-puissance de Dieu — par extension
de l'identité de Dieu —, de la responsabilité de I'homme et de la place de la
souffrance dans la vie du croyant.

2. Conlflit d’interprétation des Ecritures : entre la contex-
tualisation critique et le littéralisme spirituel

2.1. Herméneutique postcoloniale et lecture contextuelle de la
toute-puissance de Dieu

Pour développer une lecture contextualisée des textes bibliques sur la
toute-puissance de Dieu, la théologie africaine critique s'appuie, entre autres,
sur les études de Jean-Marc Ela. Pour ce théologien, Dieu est puissant en tant
que libérateur, protecteur des opprimés, acteur de justice historique®. Voici
le passage du livre de I’'Exode sur lequel il se fonde :

« L'Eternel dit : j/ai vu la souffrance de mon peuple qui est en Egypte, et
j'ai entendu les cris que lui font pousser ses oppresseurs, car je connais ses
douleurs. Je suis descendu pour le délivrer de la main des Egyptiens, et
pour le faire monter de ce pays dans un bon et vaste pays, dans pays ou
coulent le lait et le miel, []. Voici, les cris d’Israél sont venus jusqu’a moi,
et j’ai vu l'oppression que leur font souffrir les Egyptiens. Maintenant, va,
je tenverrai aupres de Pharaon, et tu feras sortir d’Egypte mon peuple, les
enfants d’Israél » (Ex 3, 7...10).

22 J.-M. ELA, Repenser la théologie africaine, p. 45.



76 Jeanne MAPUNZU LOZWA

Dieu est présenté comme un libérateur, celui qui a choisi de prendre le
coté de ceux qui sont opprimés afin de les inviter a prendre leur destin en
mains. Ce texte a été a la base de diverses vagues de théologie de libération
qui ont émergg¢ a travers le monde®. Dans le cas particulier de I’ Afrique, Ela
écrit :

« la connaissance de Il'histoire contemporaine des mouvements de
libération peut étre stimulant pour les communautés tentées par le
fatalisme et la résignation. Ce qui est ici capital, c’est de se rappeler
qu’a travers cette histoire, I'Esprit de Dieu est a l'ceuvre, travaillant
intérieurement a la transformation du monde. Dés lors, lire 'Exode, dans
I’Afrique d’aujourd’hui, c’est, pour les chrétiens, se demander comment
articuler 'annonce et I'éducation de la foi avec les projets qui permettent a
des communautés locales de passer de la servitude a la liberté »*.

L’Exode devient le paradigme d’intervention divine en contexte d’in-
justice. Il présente un Dieu attentif et sensible a la misere de son peuple et
qui prend l'initiative de le libérer. Autrement dit, les souffrances du monde
émeuvent les entrailles de Dieu et mobilisent son immutabilité. En effet, voir
et descendre constituent une affirmation biblique clé dans la théologie de
Ela, car elle établit une relation entre la création et le salut a partir de 'expé-
rience historique. Cette lecture ancrée dans les sciences sociales et 1'histoire
postcoloniale, refuse une lecture magique du texte.

2.2. Lecture littérale et performative : la Bible comme arsenal
spirituel

La recherche de la toute-puissance de Dieu constitue de nos jours 'une
des raisons de la transhumance religieuse qui s’observe dans les Eglises
d’Afrique subsahariennes®. L’aspiration au salut tant désiré est plus congue
au niveau individuel (de la personne elle-méme ou de sa famille) qu’au ni-
veau communautaire. Devant la situation dramatique de nos sociétés afri-
caines, les croyants ne devraient-ils pas aussi chercher un salut solidaire, qui
soit d'une part celui de la solidarité de I'homme avec Dieu dans le combat

23 Citons, entre autres, le ténor de la théologie latino-américaine de la libération : G.
GUTIERREZ, Théologie de la libération. Perspectives, Bruxelles, Lumen Vitae, 1974; La
force historique des pauvres, Paris, Cerf, 1986.

24 J.-M. ELA, Le cri de 'homme africain. Questions aux chrétiens et aux Eglises d’Afrique,
Paris, L'Harmattan, 1980, p. 54.

25 Cf. notre thése de doctorat défendue a la KU Leuven le 19 décembre 2023 et intitulée Les
Eglises dites de réveil en République Démocratique du Congo : Une étude empirique et
théologique des causes du phénomene de la transhumance religieuse a Kinshasa.



La notion de la toute-puissance de Dieu 77

contre les forces du mal ; et d’autre part, celui de la solidarité avec toutes les
communautés qui aspirent a un avenir meilleur® ?

Les Fglises de réveil lisent la Bible comme une série de promesses a ac-
tiver par la foi, un arsenal spirituel a utiliser pour assouvir les besoins liés
aux individus ; et les versets sont extraits de leur contexte et utilisés comme
des « clés spirituelles ». Or, la manifestation de la toute-puissance de Dieu,
tout comme la promesse du salut, n’est pas 'apanage de quelques individus,
elle concerne toute la création”. La soif accrue du sacré en Afrique advient a
une période ou la majorité des pays fait face a des problemes dans différents
domaines de la vie. Dans ce contexte, la vie de la majeure partie de la popula-
tion se détériore, elle sombre dans la misere. Certaines personnes se trouvent
a changer d’Eglises, non pas parce qu’on ne leur a pas bien enseigné la Parole
de Dieu dans leurs anciennes Eglises, mais parce qu’elles ont été convaincues
par les publicités véhiculées dans les médias que telle ou telle Eglise procu-
rerait des solutions immédiates a tous les problemes. Fort malheureusement,
dans la plupart des cas, ce qu’on leur promet ne se réalise pas. Et quand le ré-
sultat ou le miracle tant espéré n’advient pas, on qualifie d’inefficace 1'Eglise
dans laquelle on priait ou tout simplement on se lance dans la recherche des
structures capables de procurer un peu de joie, aussi éphémere soit-elle, et
on verse dans la lecture des versets bibliques afin d’y trouver « un ancrage
stir pour des existences déstabilisées »%. Difficile dans ces conditions de faire
comprendre que les vraies solutions aux problemes de la vie ne proviendront
pas dans la recherche d’un Jésus puissant annoncé par la publicité, mais de
la lutte contre les injustices sociales qui retiennent les gens dans la misere
et I'ignorance. La pauvreté ou la misere ne proviennent pas souvent d'un
manque des richesses, mais bien d’'un manque de justice. Cette approche qui
instrumentalise le texte biblique, valorise l'efficacité immédiate au détriment
de la profondeur théologique. Le texte devient un outil de pouvoir et non un
lieu de discernement.

Ces deux approches herméneutiques renforcent la fragmentation de la
doctrine de la toute-puissance de Dieu au sein de l'univers chrétien africain
en général, et des chrétiens catholiques en particulier, qui ne sont pas im-

26 D.ETSHINDO EPANDJOLA, Eglises de réveil et salut chrétien au Congo-Kinshasa. Quels
défis pour I'Eglise catholique, Paris, L'Harmattan, p. 275 ; J.-M. ELA, Ma foi d’Africain, p.
28-29.

27 D.ETSHINDO EPANDJOLA, Eglises de réveil et salut chrétien, p. 275 ; J.-M. ELA, Ma foi
d’Africain, p. 28-29.

28 G. SHIMBA BANZA, Guérison et salut, dans Repenser le salut chrétien dans le contexte
africain. Actes de la 23° Semaine théologique de Kinshasa (10-15 mars 2003), Kinshasa,
Facultés Catholiques de Kinshasa, 2004, p. 275.



78 Jeanne MAPUNZU LOZWA

munisés devant les idées véhiculées par les Eglises de réveil étant donné
le brassage religieux dans la population, et méme au sein d'une méme fa-
mille. Les chrétiens se trouvent pris entre les deux interprétations : profon-
deur théologique faite de critique et de rigueur académique souvent percues
comme distantes ou pragmatisme et efficacité spirituelle souvent dépourvue
de cadre critique. Cela renvoie a deux manieres d’habiter le texte : d'une
part, comme lieu de transformation sociale et, d’autre part, comme manuel
de performance spirituelle.

3. Conséquences de cette fragmentation

Les conséquences de la fragmentation théologique autour de la toute-puis-
sance de Dieu en Afrique — notamment entre la théologie catholique et le
message des Eglises de réveil — sont multiples et profondes. S'inspirant des
analyses qui précedent, trois effets majeurs méritent d’étre soulignés.

3.1. Confusion autour de I'identité de Dieu

Dans de nombreuses Eglises de réveil, Dieu est fréquemment présenté
comme un dispensateur de miracles, répondant immédiatement aux attentes
matérielles de ses fideles (guérison, richesse, protection). Cette vision conduit
a une compréhension fonctionnaliste de la toute-puissance de Dieu, réduite
a sa capacité d’intervenir instantanément dans les réalités temporelles, sou-
vent en réponse a la priere, indépendamment de I'engagement humain. Cette
conception tend a instrumentaliser Dieu, conditionnant sa puissance aux ré-
sultats attendus, et suggérant une soumission de Dieu a la volonté humaine
plutdt qu’a 'accomplissement de sa propre volonté souveraine®.

Dans cette perspective, le Dieu tout-puissant est celui qui agit a la place
de 'homme, a condition que ce dernier soit fidele a des pratiques religieuses
intenses (participation assidue aux cultes, jetines, neuvaines, retraites, etc.)*.
Ce modele conduit a une forme de religiosité qui exonere ’homme de ses
responsabilités concretes, suggérant que la priere remplace I'action humaine.
Dieu devient alors le garant spirituel de ceux qui, parfois, se dérobent a leurs
obligations éthiques, sociales et personnelles.

29 P. CHIBUKO, The Fascination of Pentecostal Movements for Christians in Africa, dans K.
KRAMER and K. VELLGUTH (eds), Pentecostal Churches as an Ecumenical Challenge
(One World Theology, 15), Quezon City, Missio, 2021, p. 157.

30 D. ETSHINDO EPANDJOLA, Eglises de réveil et salut chrétien, p. 234.



La notion de la toute-puissance de Dieu 79

A Topposé, la théologie catholique propose une conception relationnelle
et libératrice de la toute-puissance de Dieu. Elle insiste sur la présence de
Dieu dans I'histoire humaine, une présence qui appelle a la conversion, au
renouveau et a la transformation sociale®. Cette divergence dans l'interpré-
tation de la toute-puissance de Dieu engendre une fragmentation qui com-
promet le projet d'un rapprochement cecuménique et affecte la crédibilité
du christianisme africain vis-a-vis des sociétés civiles et des autres traditions
religieuses.

3.2. Fragilisation de I'herméneutique biblique

Le littéralisme biblique des Eglises de réveil conduit & une herméneutique
réductrice. Cette approche tend a produire des doctrines ponctuelles, cen-
trées sur l'actualisation immédiate des promesses bibliques, en particulier
celles liées aux miracles, a la guérison et a la prospérité. Les textes les plus
sollicités (Mc 16, 17-18 ; Jr 33, 6) sont souvent utilisés dans une perspective
performative, en vue de répondre aux préoccupations existentielles des fi-
deles.

Ce type de lecture, centrée sur des finalités pratiques et visibles, tend a
appauvrir la richesse de I'évangile et a en détourner le message fondamen-
tal de transformation de la personne et du monde. Messi Metogo dénonce
cette réduction de I'évangile a des pratiques ostentatoires, au détriment de
sa dimension prophétique et éthique. Pour lui, « ... on ne peut pas réduire
I’évangile aux longues prieres, aux longs sermons incantatoires et aux exor-
cismes, comme s’il ne disait rien a propos de la violence et de la corrup-
tion »*.

En face, la théologie catholique, plus nuancée dans son approche hermé-
neutique, peine toutefois a se faire entendre aupres des fideles, ce qui crée un
fossé entre la foi vécue et sa réflexion critique. Chez bon nombre des fideles,
ce fossé affaiblit la réception d’une lecture des Ecritures intégrée, contex-
tuelle et engagée.

31 J. M. AUBERT, Vivre en chrétien au XXe siécle. Tome |l. L'engagement du chrétien. la
sexualité, I'économie, la politique, Paris, Salvador, 1977, p.141.

32 MESSIMETOGO, Le salut dans I’Afrique d’aujourd’hui. Perspectives christologique, dans
Repenser le salut chrétien dans le contexte africain. Actes de la 23° Semaine théologique
de Kinshasa (10-15 mars 2003), Kinshasa, Facultés Catholiques de Kinshasa, 2004, p.
154,



80 Jeanne MAPUNZU LOZWA

3.3. Marginalisation de la doctrine de la croix

La prédominance d’une théologie centrée sur I'utilité et 'efficacité conduit
a une marginalisation progressive de la croix. Dieu est invoqué non pas pour
ce qu’il est, mais en fonction de ce qu’il peut offrir : guérison, succes, sécurité
contre les forces occultes. Cette approche est, en partie, le reflet des conditions
socio-économiques précaires dans lesquelles vivent de nombreux Africains.
Ces derniers percoivent la religion comme un moyen de surmonter I'insécu-
rité quotidienne. Ela note avec justesse : « I’ Afrique recourt a la religion pour
surmonter les servitudes et les peurs qui pésent sur la vie quotidienne »*.

Or, cette tendance renforce une attitude attentiste, qui déresponsabilise
I'individu et le pousse a une dépendance passive vis-a-vis de Dieu présen-
té comme un « dépanneur divin ». Une telle vision contredit la conception
chrétienne de la toute-puissance de Dieu, laquelle n'annule pas I'agir humain
mais le suscite et le soutient. A ce sujet, Futher-de-Borgia Toumandji avertit:

«lamauvaise compréhension dela toute-puissance de Dieu pourrait laisser
penser qu’il suffit de croire en Dieu pour que tout soit réalisé ou encore
la foi en Dieu donne l'espace a Dieu seul et dispense ’homme de penser,
d’agir, de s’engager et de prendre ses responsabilités face a I'histoire, face
aux problemes de la vie qui se présentent a lui ou a la communauté a
laquelle il appartient »*.

La foi chrétienne, lorsqu’elle est fidele a la théologie de la croix, reconnait
que la toute-puissance de Dieu s'est manifestée de maniere paradoxale dans
la faiblesse de la passion et la force de la résurrection du Christ. Jean Baptiste
Metz souligne que cette conception constitue un défi majeur pour I'Eglise : ce-
lui d’assumer la souffrance non comme une résignation, mais dans I'espérance
active d'une transformation historique. Ainsi, tout chrétien, animé par I'Esprit
du Christ ressuscité, est appelé a devenir acteur du projet libérateur de Dieu,
engagé concretement dans la lutte contre la souffrance et I'injustice®.

4. Piste pour une théologie africaine contextualisée

Dans le contexte africain actuel, il est impératif pour 'Eglise de recon-
naitre que certains paradigmes traditionnels de la théologie ont montré leurs

33 J.- M. ELA, Le cri de 'homme, p. 54.

34 F.-de-B. TOUMANDJI, La mission politique de I'Eglise et des chrétiens. Enjeux des
intuitions de Jean Baptiste Metz pour 'engagement social de I'Eglise en Afrique, Paris,
L’'Harmattan, 2018, p. 17. Lire également avec intérét : J. MOLTMANN, Le Dieu crucifié.
La croix du Christ, fondement et critique de la théologie chrétienne, Paris, Cerf, 2012 ;
J. MUANDA KIENGA, L'effervescence religieuse en Afrique : Crise ou vitalité de la foi ?
Pistes pour une " nouvelle évangélisation”, Paris, L'Harmattan, 2015.

35 Cité par F.-de-B. TOUMANDJI, La mission politique de I'Eglise, p. 44.



La notion de la toute-puissance de Dieu 81

limites. Les changements socioculturels, les aspirations spirituelles toujours
renouvelées et les défis propres a 1’Afrique contemporaine exigent une re-
configuration de la maniere de penser et de faire la théologie.

La situation globale actuelle de 1’Afrique subsaharienne implique de
rompre avec une approche spéculative ou désincarnée de la théologie — par-
fois qualifiée de « chambre » — pour adopter une posture attentive aux situa-
tions concretes de 1’Afrique. C'est ce que reconnaissait Ela :

« Je voudrais tout d’abord préciser que ma réflexion théologique est née
dans les villages. Ma théologie est née plus précisément sous l'arbre a
palabre, dans les montagnes du nord du Cameroun ou, les soirs, je me
trouvais avec les paysans et paysannes, pour lire la Bible avec nos yeux
d’Africains, lorsque pendant pres de quatorze ans, jai partagé leur sort
et que je me suis impliqué dans un travail d’évangélisation. Ma théologie
n’est pas née entre quatre murs de béton »*.

Ela revendique une pensée née « sous l'arbre a palabre », forgée dans la
proximité des villages et nourrie par I'expérience partagée avec les paysans.
C’est une théologie qui est née au cceur des interrogations de son peuple :
« Dieu, Dieu, et apres ? »” La question qu'une femme lui posa un soir lors
d'un partage sur la parole de Dieu. Cette méme question pourrait étre
reformulée aujourd’hui concernant la toute-puissance de Dieu : « Dieu est
tout-puissant, et apres ? »

Ainsi, pour mieux répondre aux réalités contextuelles de I’Afrique, la
théologie africaine contemporaine doit assumer le role d'une « mémoire cri-
tique » du christianisme africain. Elle se doit d’étre un espace d’interpréta-
tion vivante, de transmission réflexive de 1'héritage de la foi et de I'histoire
ecclésiale, en les relisant a la lumiere des réalités locales. Nous pensons que
cette théologie contextuelle, a la fois interrogative et dynamique, constitue
un outil indispensable pour une foi chrétienne authentiquement enracinée
dans les sociétés africaines.

C’est également a ce niveau que la fragmentation autour de la toute-puis-
sance de Dieu doit étre pensée de maniere théologique. Plutot que de conce-
voir cette toute-puissance comme une puissance spectaculaire destinée a
résoudre de fagon immédiate les problemes humains, il s’agit de l'envisa-
ger comme une puissance incarnée, humble, solidaire et discrete. Dieu ne
se manifeste pas en surplomb, mais au sein méme de I'histoire, a travers les

36 YAO ASSOGBA, Jean-Marc Ela. Le sociologue et théologien africain en boubou, Paris,
L'Harmattan, 1999, p. 62-63. Cf. Ma foi d’Africain, p. 215-218.
37 J.-M. ELA, Repenser la théologie africaine, p. 8.



82 Jeanne MAPUNZU LOZWA

luttes, les solidarités et les engagements humains. La toute-puissance divine,
loin d’étre un concept théorique, doit devenir une réalité vécue, traduisant
une présence agissante dans le tissu concret de la vie. Ainsi, dans un contexte
religieux en mutation, marqué par la prolifération des Eglises de réveil et la
montée de nouvelles formes de spiritualité, I'Eglise est invitée a faire preuve
d’humilité. Elle doit écouter les aspirations profondes des fideles, analyser
avec discernement les dynamiques religieuses a 1'ceuvre, et repenser ses
schémas théologiques a la lumiere des transformations en cours. Ce travail
d’élucidation incombe prioritairement a la théologie, dont la vocation est
précisément d’articuler foi et raison, tradition et innovation, dans une fidéli-
té créative a I'évangile.

Conclusion

Au regard des dynamiques actuelles du christianisme en Afrique, la
doctrine de la toute-puissance de Dieu, loin d’étre un point théologique
consensuel, constitue un lieu de tensions et de conflits d’interprétation. La
fragmentation autour de la toute-puissance appelle une réflexion ecclésiale
renouvelée. Il ne sagit pas simplement de pointer les différences entre les
approches doctrinales, mais d’identifier les enjeux profonds qui en découlent
pour la foi, la mission et la cohérence du message chrétien dans un continent
en quéte de sens, de justice et de transformation.

Les lectures utilitaristes et fonctionnelles de la toute-puissance de Dieu,
bien qu’exprimant un besoin réel de sécurité et de délivrance, risquent de ré-
duire Dieu a un simple instrument de résolution de problemes. Elles contri-
buent, par ailleurs, a la désarticulation d'une théologie holistique capable
de tenir ensemble foi, raison, responsabilité et engagement. En revanche,
une théologie critique, ancrée dans l'histoire et attentive aux réalités hu-
maines, permet de redécouvrir la toute-puissance de Dieu comme puissance
d’amour, de libération et de résurrection.

Il devient donc urgent, pour I'Eglise en Afrique, de développer une théo-
logie contextualisée, capable de répondre aux aspirations spirituelles des fi-
deles tout en gardant le cap de la tradition chrétienne. Cela implique non
seulement une relecture du message évangélique a la lumiere des défis afri-
cains contemporains, mais aussi la mise en place de passerelles entre les di-
verses expressions du christianisme en Afrique. C'est a ce prix que la théolo-
gie africaine pourra devenir une véritable mémoire critique du christianisme
sur le continent.





