
Cahiers
des Religions
Africaines
Nouvelle série. Volume 6, n. 11-12 (janvier - décembre 2025)

PRESSES DE L’UNIVERSITE CATHOLIQUE DU CONGO

Jeanne MAPUNZU LOZWA, La notion de la toute-puissance de Dieu dans 
le christianisme africain contemporain. Fragmentations théologiques 
entre catholicisme et Églises de réveil, p. 67-82. 

https://doi.org/10.61496/ZQBN4360 



67

La notion de la toute-puissance de Dieu  
dans le christianisme africain contemporain 

Fragmentations théologiques entre catholicisme 
et Églises de réveil

Jeanne MAPUNZU LOZWA 
Docteure en théologie (KULeuven)

Résumé - La question de la toute-puissance de Dieu, centrale dans la théolo-
gie chrétienne, fait l’objet en Afrique de relectures contrastées qui traduisent des 
dynamiques ecclésiales et culturelles diverses. Les Églises de réveil en proposent 
une interprétation pragmatique et spectaculaire, centrée sur l’expérience de la 
guérison, de la délivrance et du succès. En contrepoint, la théologie africaine cri-
tique marquée par les courants postcoloniaux et contextuels, adopte une lecture 
critique, attentive aux réalités historiques, culturelles et sociales du continent, 
tout en affirmant la responsabilité humaine face à la souveraineté de Dieu. Cette 
coexistence de perspectives entraîne une fragmentation doctrinale notable au 
sein du christianisme africain. Cet article propose une analyse comparative de 
ces deux  positions, en examinant les approches divergentes de la toute-puis-
sance de Dieu, les conflits herméneutiques qui en résultent, et les conséquences 
théologiques qui en découlent pour le christianisme africain contemporain.

Mots-clés : Toute-puissance de Dieu, christianisme africain, fragmentation 
théologique, théologie africaine, Églises de réveil.

Summary  – The question of God's omnipotence, a central theme in chris-
tian theology, is subject in Africa to contrasting reinterpretations that reflect di-
verse ecclesial and cultural dynamics. The revival churches offer a pragmatic 
and spectacular interpretation focused on the experience of healing, deliverance, 
and success. In contrast, critical african theology, influenced by postcolonial and 
contextual currents, adopts a critical reading attentive to the historical, cultural, 
and social realities of the continent, while affirming human responsibility in re-
lation to God’s sovereignty. This coexistence of perspectives leads to a notable 
doctrinal fragmentation within african christianity. This article provides a com-
parative analysis of these two positions by examining the divergent approaches 
to God’s omnipotence, the resulting hermeneutical conflicts, and the theological 
consequences for contemporary african christianity.

Keywords: God's omnipotence, african christianity, theological fragmenta-
tion, african theology, revival churches.



68 Jeanne MAPUNZU LOZWA

Introduction
La question de la toute-puissance de Dieu, enracinée dans la Bible et déve-

loppée par différents théologiens au cours de l’histoire, – tel qu’il sera montré 
plus loin – connaît, en Afrique, des approches particulièrement contrastées. 
Si elle est traditionnellement conçue comme une affirmation de la souverai-
neté absolue de Dieu sur l’histoire, la nature et les humains1, cette notion se 
trouve aujourd’hui profondément remaniée. Cette mise en question est le 
résultat du surgissement et de l’essor des Églises de réveil issues du mouve-
ment télévangélique2 et qui constituent un défi à la conception catholique 
de la toute-puissance de Dieu. Ces Eglises proposent une conception prag-
matique, immédiate et souvent spectaculaire de la toute-puissance de Dieu, 
fondée sur l’expérience personnelle de la délivrance, de la guérison et de la 
réussite matérielle. En contraste, la théologie africaine – influencée par les 
approches postcoloniales, contextualisées et critiques – tente, à la suite des 
textes bibliques et théologiques, de réinterpréter la puissance divine en lien 
avec l’histoire, la culture et les luttes sociales africaines en insistant sur une 
approche plus équilibrée, tenant compte de la souveraineté divine et de la 
responsabilité humaine. 

Cette diversité d’interprétation a conduit à une fragmentation théolo-
gique marquée, où chaque Église développe sa propre compréhension, non 
seulement de la toute-puissance de Dieu, mais aussi du message évangé-
lique dans son ensemble. Cette fragmentation soulève des défis majeurs, no-
tamment en ce qui concerne la cohérence doctrinale, la crédibilité du chris-
tianisme et l’interaction entre les théologies africaines contemporaines pour 
une meilleure contextualisation. 

Cette contribution va analyser les tensions internes au christianisme afri-
cain contemporain autour de la toute-puissance de Dieu. Elle s’articulera 
autour de quatre points : le premier va essayer de déceler les divergences 

1	 CONFERENCE EPISCOPALE DE BELGIQUE, Livre de la foi, Paris, Desclée, 1987, p. 
24. Lire aussi Catéchisme de l’Eglise catholique, Bruxelles/Namur, Racine/Fidélité, 1998, 
p. 66-67.

2	 Le terme télévangélique fait référence à des mouvements religieux nés au sein du 
christianisme vers les années 1950 aux États-Unis à la suite de l’essor de la télévision 
comme moyen de communication de masse. Ils se sont développés grâce aux prédications 
télévisées mises en place par des prédicateurs indépendants exerçant des ministères 
transnationaux. Lire J. NGALULA, Évangélisation en profondeur. Défis pastoraux à l’aube 
de l’année de la foi, Kinshasa, Médiaspaul, 2012, p.11-12 ; P. J. HAYES, Miracles. An 
Encyclopedia of People, Places, and Supernatural Events from Antiquity to the Present, 
US, ABC-CLIO, 2016, p. 383  ; A. CORTEN et A. MARY, Imaginaires politiques et 
pentecôtisme. Afrique, Paris, Karthala, 2000, p. 29.



69La notion de la toute-puissance de Dieu

d’approche de la toute-puissance de Dieu au sein du christianisme africain, 
notamment entre la théologie catholique et le message véhiculé par les Églises 
de réveil ; le deuxième présentera les lectures scripturaires conflictuelles au-
tour de cette doctrine ; le troisième va ressortir les conséquences doctrinales 
qui émergent de cette fragmentation ; et le dernier proposera des pistes pour 
la contextualisation de la théologie dans l’Afrique contemporaine. Du point 
de vue méthodologique, nous allons procéder par une analyse comparative 
de deux approches (théologie catholique et messages des Églises de réveil) 
sur la doctrine de la toute-puissance de Dieu avant de montrer le point de 
fragmentation de ces approches.

1.	 Approches divergentes de la toute-puissance de Dieu : 
entre croix et triomphe  

1.1.	La théologie catholique : Dieu tout-puissant dans la 
souffrance et la solidarité  

La question de la souffrance humaine soulève souvent celle de la 
toute-puissance de Dieu. Beaucoup s’interrogent : pourquoi Dieu n’in-
tervient-il pas ? Pourquoi permet-il que certains soient riches et d’autres 
pauvres ? Écoute-t-il réellement nos prières ? Quelle est l’étendue de sa puis-
sance ? L’expérience du mal et de la souffrance peut ainsi ébranler la foi en 
la toute-puissance divine. En fait, cette notion doit être comprise avant tout 
à travers l’œuvre de la création et l’amour que Dieu manifeste envers tout ce 
qui existe, plutôt que selon les attentes humaines. Sa toute-puissance évoque 
également sa souveraineté sur sa création, une puissance qui dépasse toute 
compréhension humaine3.   

Cette notion de la toute-puissance de Dieu est affirmée dans les grandes 
doctrines théologiques, comme celles, de la création : Dieu crée ex nihilo (à 
partir de rien), ce qui atteste de sa puissance infinie (He 11, 3) ; de la provi-
dence : Dieu soutient et gouverne l’univers selon son plan (Col 1, 17) ; de la 
rédemption : la toute-puissance de Dieu est manifeste dans l’œuvre du salut 
accompli par le Christ, notamment à travers la résurrection (1 Co 15, 55-57)4. 

3	 CONFERENCE EPISCOPALE DE BELGIQUE, Livre de la foi, p. 24  ; Catéchisme de 
l’Eglise catholique, p. 66-67.

4	 Katherine Sonderegger renseigne que la doctrine de la providence nous fait entrer dans le 
domaine de l’œuvre puissante de Dieu, un royaume qui est certainement entre les mains 
de Dieu, qui est certainement soutenu et guidé jusqu’à sa fin, et c’est précisément de cette 
manière qu’il est devenu un mystère sûr, certain et permanent. K. SONDEREGGER, The 
doctrine of Providence, dans F. A. MURPHY et P. G. ZIEGLER, The Providence of God, 
London-New York, T.&T. Clark, 2009, p. 144s. 



70 Jeanne MAPUNZU LOZWA

Dans la Somme théologique, sur la question concernant la toute-puissance de 
Dieu, saint Thomas d’Aquin pose la question de savoir si Dieu est tout-puis-
sant (Utrum Deus sit omnipotens ?). Il répond affirmativement à la question en 
ces termes : « Tous s’accordent à dire que Dieu est tout-puissant. Mais il faut 
bien comprendre en quoi consiste sa toute-puissance. Le mot « puissant » se 
dit par rapport à un effet possible, or la puissance est dite parfaite lorsqu’elle 
peut tout ce qui est possible en soi, ce qui appartient proprement à Dieu »5. 
En fait, Thomas établit que Dieu est nécessairement tout-puissant car il est 
capable de produire un effet et il possède une puissance absolue sur l’exis-
tence de toute chose. Donc, Dieu est la source de tout ce qui existe. Toutefois, 
il attire l’attention sur le fait que la toute-puissance de Dieu ne signifie pas 
qu’il peut tout faire sans distinction, mais qu’il ne peut rien faire qui soit 
contraire à sa nature6.

Cependant, certaines réalités de notre monde peuvent conduire à une 
sorte de superstitions spirituelles de la toute-puissance de Dieu qui mettent 
en cause sa réception. Par rapport à la question du mal qui angoisse l’homme, 
certains théologiens, à l’instar d’Adolphe Gesché, ont essayé de réfléchir en 
mettant en lien cette énigme et la question de la toute-puissance de Dieu. 
Pour lui, la notion de la toute-puissance de Dieu peut se résumer à ceci : « ou 
bien Dieu est Bonté, mais alors, puisque le mal demeure, c’est qu’il n’est pas 
tout-puissant ; ou bien Dieu est tout-puissant, mais alors on doit tenir qu’il 
n’est pas un Dieu de bonté, puis qu’il ne met pas en œuvre sa toute-puis-
sance pour nous sauver du mal »7. Il est vrai que l’on est tenté, devant la 
souffrance, de se poser des questions susceptibles de remettre en cause la 
présence agissante de Dieu dans l’histoire et dans les vies humaines. Mais 
le plus important ici est de ne pas tomber dans la tentation de conditionner 
la pratique de la foi à la notion de la toute-puissance de Dieu, car Dieu ré-
pond de plusieurs manières aux cris de détresse des humains, parfois au-de-
là même de ce que ceux-ci peuvent imaginer. Ce qui importe pour Gesché, 
c’est de reconnaître la présence agissante de Dieu dans la vie des hommes et 
des femmes pendant les moments de joie et de turbulence.

5	 THOMAS D’AQUIN, Somme théologique, Question 25 – De la toute-puissance de Dieu,   
Article 1.

6	 THOMAS D’AQUIN, Somme théologique, Question 25 – De la toute-puissance de Dieu,   
Article 1.

7	 A. GESCHE et P. SCOLAS, Dieu à l’épreuve de notre cri, Paris, Cerf, 1999, p. 119 ; lire 
aussi J. L. SOULETTIE, La souffrance conteste une certaine image de Dieu, dans Esprit 
et vie, n. 140 (2005), p. 1.



71La notion de la toute-puissance de Dieu

Abordant la question de la toute-puissance de Dieu par rapport à la ques-
tion de la présence du mal dans le monde, François Euvé écrit : 

	 «  Laissant de côté la question de savoir comment les maux se sont 
introduits dans une création initialement bonne, faisant éventuellement 
l’hypothèse que ces maux n’ont qu’une portée locale sur le fond d’une 
globalité plutôt bonne, il suffira de postuler que la toute-puissance divine 
est justement capable de tirer le bien du mal et que c’est en cela que réside 
précisément sa toute-puissance »8.  

Si Dieu « n’intervient pas miraculeusement pour suspendre le cours des 
choses ou pour empêcher une action peccamineuse, c’est qu’il ordonne ces 
maux à l’octroi de biens meilleurs  : détachement de biens secondaires, es-
pérance d’une vie bienheureuse dans l’au-delà, conversion du pécheur, pré-
servation des fautes futures »9 . En d’autres termes, en dépit de tout ce que 
le monde connait, Dieu est en mesure d’en faire sortir le bien. La toute-puis-
sance de Dieu se cache derrière les maux de notre monde, et de là il fait 
grandir la semence de foi en nous. Il est vrai que quand nous examinons 
la question de la souffrance, les choses deviennent de plus en plus compli-
quées. A la place de nous plonger dans le désespoir, les maux de notre temps 
doivent nous remplir de foi envers celui qui nous aime, et qui ne change pas 
dans sa façon de faire.

La théologie contextuelle et postcoloniale africaine quant à elle, représen-
tée par des figures comme Jean-Marc Éla et Kä Mana, s’inscrit non seulement 
dans une volonté de réconcilier foi chrétienne et expérience africaine de la 
souffrance, de l’oppression et de la marginalisation, mais aussi dans une dy-
namique kénotique où Dieu vient faire un avec l’humanité. Contrairement 
à une conception triomphaliste de la toute-puissance de Dieu, ces penseurs 
insistent sur un Dieu qui agit non pas en dominant l’histoire de manière 
spectaculaire, mais en se solidarisant avec ceux qui souffrent10.

Dans Ma foi d’Africain11, Éla affirme que Dieu ne peut être compris à par-
tir des catégories de puissance impériale ou magique, mais à partir de la 
croix. Dieu souffre avec les pauvres, il est du côté des opprimés, pas au-des-

8	  F. EUVE, Repenser la providence, dans Recherche de Science Religieuse, Tome 106, n. 
2 (2018), p. 186.

9	  R. AUGE, Dieu veut-il la souffrance des hommes  ? La souffrance humaine dans le 
dessein divin selon saint Thomas d’Aquin, Paris, Lethielleux, 2020, p. 844.

10	  E. KAOBO SUMAIDI, Christologie africaine (1956-2000). Histoire et enjeux, Paris, 
L’Harmattan, 2008, p. 171.

11	  J.- M. ELA, Ma foi d’Africain, Paris, Karthala, 2009. 



72 Jeanne MAPUNZU LOZWA

sus d’eux12. Autrement dit, c’est à travers les réalités quotidiennes de la vie 
que Dieu révèle sa toute-puissance, il ne se place pas au-dessus de la mêlée. 
Par l’incarnation de son fils, Dieu manifeste sa toute-puissance dans la fai-
blesse afin de restaurer la complicité entre lui et la race humaine13. Aussi, 
la toute-puissance de Dieu ne peut être comparée au pouvoir qui opprime, 
qui écrase  ; et l’évangile ne peut être utilisé pour justifier les pouvoirs qui 
oppriment comme ce fut le cas pendant la période coloniale14. Malheureu-
sement, la même situation s’observe encore de nos jours où, certains leaders 
religieux de nouvelles Églises utilisent la parole de Dieu pour donner des 
béquilles à ceux qui font souffrir leurs peuples. Participant à la mort et à la 
résurrection du Christ, le chrétien devient un être nouveau et ne peut rester 
indifférent devant la souffrance du monde. Les visages de ceux qui souffrent 
doivent lui rappeler constamment la croix du Christ, lui qui s’est offert pour 
leur rédemption. Pour Ela, « la croix comporte une immense réserve de force 
critique et de changement qui doit être mise en valeur dans chaque situation 
humaine fondamentale »15. Ainsi, une souffrance vécue dans la foi en Jésus 
ne fait pas perdre l’espérance à la toute-puissance de Dieu, mais elle consti-
tue une force qui pousse à se battre pour la recherche des solutions durables 
aux problèmes qui se posent.

De même, Kä Mana, dans  Théologie africaine pour temps de crise  et dans 
Christ d’Afrique  16 expose une série de réflexions qui s’inscrivent dans une 
perspective où la reconnaissance de la faiblesse humaine devient un lieu 
théologique, une source de solidarité et de réinvention de l’identité chré-
tienne en Afrique. Pour ce, il propose une spiritualité de la faiblesse pro-
fonde, qui valorise la vulnérabilité et la souffrance comme source de trans-
formation spirituelle et sociale, dans laquelle Dieu manifeste sa puissance à 
travers la transformation lente des consciences et la mobilisation éthique des 
communautés17. 

	 « Dans le contexte de la mondialisation, où s’imposent des logiques de 
puissance économique et politique, la théologie africaine est appelée à 
retrouver une spiritualité de la faiblesse qui ne renie pas la vulnérabilité 

12	 J.- M. ELA, Ma foi d’Africain, p.142.
13	 J.- M. ELA, Repenser la théologie africaine. Le Dieu qui libère, Paris, Karthala, 2003, p. 

45.
14	 J.- M. ELA, Ma foi d’Africain, p. 143.
15	 J.- M. ELA, Ma foi d’Africain, p. 142.  
16	 KÄ MANA, Théologie africaine pour temps de crise. Christianisme et reconstruction de 

l’Afrique, Paris, Karthala, 1993 ; Christ d’Afrique. Enjeux éthiques de la foi africaine en 
Jésus-Christ, Paris, Karthala, 1994. 

17	 KÄ MANA, Christ d’Afrique, p. 216-217.



73La notion de la toute-puissance de Dieu

humaine, mais la célèbre comme source de sagesse et de résilience. Cette 
faiblesse profonde, loin d’être une marque d’impuissance, est un lieu 
d’accueil de la grâce divine, une ouverture à l’autre et une reconnaissance 
de notre finitude. C’est dans cette faiblesse que se révèle une force 
authentique, capable de résister aux formes de domination et d’exclusion 
imposées par le système global »18. 

En d’autres termes, plutôt que de concevoir la toute-puissance de Dieu 
en terme de domination, de miracles spectaculaire et de succès matériel, Kä 
Mana propose une théologie qui favorise la fragilité humaine comme un lieu 
théologique.

En fait, cette approche s’inspire d’une christologie kénotique, où Dieu 
tout-puissant, en Jésus-Christ, s’abaisse volontairement pour rejoindre l’hu-
main dans sa condition19. La toute-puissance de Dieu paradoxale, elle s’ex-
prime dans la faiblesse, l’humilité et la discrétion. À côté et à l’opposé de 
cette conception de la toute-puissance de Dieu, les Églises de réveil – toutes 
tendances confondues – insistent sur une conception immédiate, spectacu-
laire et interventionniste de la toute-puissance de Dieu. C’est ce que déve-
loppe le prochain point.

1.2. Les Églises de réveil : Dieu tout-puissant comme faiseur de 
miracles  

Les thèmes de miracle, de guérisons, et de délivrance sont devenus popu-
laires, et on les trouve dans toutes les bouches, toutes confessions religieuses 
confondues. Ces thèmes constituent les points fondamentaux sur lesquels 
se polarisent les discours de la majorité des leaders de nouvelles Églises en 
Afrique. Beaucoup de réunions de prière et d’assemblées cultuelles sont ré-
duites à des séances de délivrance et de guérison. Ces actes sont considérés 
comme la preuve tangible de la présence et de l’action de Dieu dans le monde. 
Les fidèles s’attendent à voir des guérisons instantanées, des délivrances spi-
rituelles et des interventions extraordinaires de Dieu dans leur vie.

Cette croyance s’appuie sur des passages bibliques tels que celui-ci :
	 « Voici les signes qui accompagneront ceux qui auront cru : en mon nom, 

ils chasseront les démons ; ils parleront de nouvelles langues ; ils saisiront 
des serpents ; s’ils boivent quelque breuvage mortel, il ne leur fera point 
de mal ; ils imposeront les mains aux malades, et ceux-ci seront guéris » 
(cf. Mc 16, 17-18). 

18	 KÄ MANA, Théologie africaine pour temps de crise, p. 127-128.
19	 KÄ MANA, Christ d’Afrique, p. 216.



74 Jeanne MAPUNZU LOZWA

La recherche palpable ou physique de la toute-puissance peut amener à une 
sorte de spiritualité d’évasion, d’exploration spirituelle sans fin à travers les 
Eglises, comme c’est le cas aujourd’hui en Afrique subsaharienne.

En côtoyant plusieurs Églises, les fidèles cherchent à expérimenter la 
toute-puissance de Dieu à travers un acte de guérison ou de délivrance. 
Dans ce contexte, les prières de guérison et les séances de délivrance sont 
fréquentes. Certains pasteurs et «  prophètes  » se présentent comme des 
«  hommes de Dieu » investis d’une autorité spirituelle spéciale leur per-
mettant d’invoquer la toute-puissance divine pour opérer des miracles. Or, 
considérer les choses sous cet angle risque de réduire la toute-puissance de 
Dieu aux seuls miracles de guérison et de délivrance. Et pourtant, le miracle 
de guérison n’est qu’un aspect du vaste programme de libération entrepris 
par Dieu pour manifester sa puissance20. 

On le voit, cette approche a favorisé le développement d’un christianisme 
où l’intervention divine est attendue de manière tangible dans tous les as-
pects de la vie quotidienne. Pour ces mouvements, Dieu est perçu comme ac-
tif dans le quotidien du croyant, capable d’annuler toute forme d’oppression, 
de maladie, ou d’échec grâce à une foi puissante et bien orientée. Ces Eglises 
enseignent souvent une théologie de la « foi agissante », selon laquelle Dieu 
manifeste sa puissance en exauçant les prières de prospérité, en guérissant 
les maladies ou en brisant les liens démoniaques. Dans cette perspective, 
Dieu devient le garant de la réussite individuelle ici et maintenant. Il doit 
intervenir pour donner la solution matérielle ici sur terre21. Sa puissance est 
démontrée par des miracles visibles : promotion professionnelle, guérison 
instantanée, multiplication des ressources. Cette vision est fortement mar-
quée par une théologie de la victoire : Dieu est celui qui écrase les ennemis, 
confère une autorité spirituelle immédiate et répond aux déclarations de foi 
comme à des décrets. Elle valorise l’expérience et les témoignages plus que 
la réflexion critique et s’appuie souvent sur des interprétations littérales de 
textes bibliques.  

20	 P. BUETUBELA BALEMBO, Maladie et guérison. Spécificité du miracle évangélique 
selon Mc 8, 22-26, dans, Sectes, Cultures et Sociétés. Les enjeux spirituels du temps 
présent. Actes du 4e Colloque International du CERA (14-21 novembre1992), Kinshasa, 
FCK, 1994, p. 429.

21	 J. NGALULA, Lectures africaines de la Bible et théologie de la prospérité au sein des 
Églises de réveil. Approche traductologique, dans J. B. MATAND BULEMBAT, Pauvreté et 
richesses dans la Bible. Lecture exégétique dans le contexte de l’Église Famille de Dieu 
en Afrique. Actes du 13e Congrès de l’Association Panafricaine des Exégètes Catholiques 
(02-08 septembre 2007), Kinshasa, 2009, p. 34.



75La notion de la toute-puissance de Dieu

Dès lors, il existe une tension entre ces deux approches de la toute-puis-
sance de Dieu : une foi incarnée et une foi performative. Ces deux approches 
traduisent des visions du monde théologiquement et culturellement incom-
patibles à plusieurs égards. La théologie catholique privilégie une vision 
de Dieu comme solidaire de l’histoire humaine, particulièrement des luttes 
africaines contre l’injustice. Elle offre une lecture contextualisée de la puis-
sance divine, attentive aux réalités humaines. À l’inverse, les Églises de ré-
veil construisent un imaginaire du triomphe, où la toute-puissance de Dieu 
est assimilée à la performance spirituelle. Cette approche répond à une de-
mande populaire d’efficacité spirituelle, mais elle risque de verser dans une 
instrumentalisation de Dieu, transformé en pourvoyeur de miracles.

Il en résulte qu’on a, d’un côté, un Dieu discret, engagé dans l’histoire ; de 
l’autre côté, un Dieu bruyant, qui confirme sa puissance par des démonstra-
tions visibles. Ces tensions soulèvent des questions théologiques majeures 
qui révèlent une crise plus large dans la réception africaine du christia-
nisme : celle de la signification de la toute-puissance de Dieu – par extension 
de l’identité de Dieu –, de la responsabilité de l’homme et de la place de la 
souffrance dans la vie du croyant.

2.	 Conflit d’interprétation des Écritures : entre la contex-
tualisation critique et le littéralisme spirituel  

2.1.	Herméneutique postcoloniale et lecture contextuelle de la 
toute-puissance de Dieu  

Pour développer une lecture contextualisée des textes bibliques sur la 
toute-puissance de Dieu, la théologie africaine critique s’appuie, entre autres, 
sur les études de Jean-Marc Ela. Pour ce théologien, Dieu est puissant en tant 
que libérateur, protecteur des opprimés, acteur de justice historique22. Voici 
le passage du livre de l’Exode sur lequel il se fonde : 

	 « L’Éternel dit : j’ai vu la souffrance de mon peuple qui est en Egypte, et 
j’ai entendu les cris que lui font pousser ses oppresseurs, car je connais ses 
douleurs. Je suis descendu pour le délivrer de la main des Egyptiens, et 
pour le faire monter de ce pays dans un bon et vaste pays, dans pays où 
coulent le lait et le miel, []. Voici, les cris d’Israël sont venus jusqu’à moi, 
et j’ai vu l’oppression que leur font souffrir les Egyptiens. Maintenant, va, 
je t’enverrai auprès de Pharaon, et tu feras sortir d’Egypte mon peuple, les 
enfants d’Israël » (Ex 3, 7…10). 

22	 J.-M. ELA, Repenser la théologie africaine, p. 45.



76 Jeanne MAPUNZU LOZWA

Dieu est présenté comme un libérateur, celui qui a choisi de prendre le 
côté de ceux qui sont opprimés afin de les inviter à prendre leur destin en 
mains. Ce texte a été à la base de diverses vagues de théologie de libération 
qui ont émergé à travers le monde23. Dans le cas particulier de l’Afrique, Ela 
écrit : 

	 «  la connaissance de l’histoire contemporaine des mouvements de 
libération peut être stimulant pour les communautés tentées par le 
fatalisme et la résignation. Ce qui est ici capital, c’est de se rappeler 
qu’à travers cette histoire, l’Esprit de Dieu est à l’œuvre, travaillant 
intérieurement à la transformation du monde. Dès lors, lire l’Exode, dans 
l’Afrique d’aujourd’hui, c’est, pour les chrétiens, se demander comment 
articuler l’annonce et l’éducation de la foi avec les projets qui permettent à 
des communautés locales de passer de la servitude à la liberté »24.

 L’Exode devient le paradigme d’intervention divine en contexte d’in-
justice. Il présente un Dieu attentif et sensible à la misère de son peuple et 
qui prend l’initiative de le libérer. Autrement dit, les souffrances du monde 
émeuvent les entrailles de Dieu et mobilisent son immutabilité. En effet, voir 
et descendre constituent une affirmation biblique clé dans la théologie de 
Ela, car elle établit une relation entre la création et le salut à partir de l’expé-
rience historique. Cette lecture ancrée dans les sciences sociales et l’histoire 
postcoloniale, refuse une lecture magique du texte. 

2.2.	 Lecture littérale et performative : la Bible comme arsenal 
spirituel  

La recherche de la toute-puissance de Dieu constitue de nos jours l’une 
des raisons de la transhumance religieuse qui s’observe dans les Églises 
d’Afrique subsahariennes25. L’aspiration au salut tant désiré est plus conçue 
au niveau individuel (de la personne elle-même ou de sa famille) qu’au ni-
veau communautaire. Devant la situation dramatique de nos sociétés afri-
caines, les croyants ne devraient-ils pas aussi chercher un salut solidaire, qui 
soit d’une part celui de la solidarité de l’homme avec Dieu dans le combat  

23	 Citons, entre autres, le ténor de la théologie latino-américaine de la libération : G. 
GUTIÉRREZ, Théologie de la libération. Perspectives, Bruxelles, Lumen Vitae, 1974; La 
force historique des pauvres, Paris, Cerf, 1986.

24	 J.-M. ELA, Le cri de l’homme africain. Questions aux chrétiens et aux Églises d’Afrique, 
Paris, L’Harmattan, 1980, p. 54.

25	 Cf. notre thèse de doctorat défendue à la KU Leuven le 19 décembre 2023 et intitulée Les 
Églises dites de réveil en République Démocratique du Congo : Une étude empirique et 
théologique des causes du phénomène de la transhumance religieuse à Kinshasa.



77La notion de la toute-puissance de Dieu

contre les forces du mal ; et d’autre part, celui de la solidarité avec toutes les 
communautés qui aspirent à un avenir meilleur26 ?

Les Églises de réveil lisent la Bible comme une série de promesses à ac-
tiver par la foi, un arsenal spirituel à utiliser pour assouvir les besoins liés 
aux individus ; et les versets sont extraits de leur contexte et utilisés comme 
des « clés spirituelles ». Or, la manifestation de la toute-puissance de Dieu, 
tout comme la promesse du salut, n’est pas l’apanage de quelques individus, 
elle concerne toute la création27. La soif accrue du sacré en Afrique advient à 
une période où la majorité des pays fait face à des problèmes dans différents 
domaines de la vie. Dans ce contexte, la vie de la majeure partie de la popula-
tion se détériore, elle sombre dans la misère. Certaines personnes se trouvent 
à changer d’Églises, non pas parce qu’on ne leur a pas bien enseigné la Parole 
de Dieu dans leurs anciennes Églises, mais parce qu’elles ont été convaincues 
par les publicités véhiculées dans les médias que telle ou telle Église procu-
rerait des solutions immédiates à tous les problèmes. Fort malheureusement, 
dans la plupart des cas, ce qu’on leur promet ne se réalise pas. Et quand le ré-
sultat ou le miracle tant espéré n’advient pas, on qualifie d’inefficace l’Église 
dans laquelle on priait ou tout simplement on se lance dans la recherche des 
structures capables de procurer un peu de joie, aussi éphémère soit-elle, et 
on verse dans la lecture des versets bibliques afin d’y trouver « un ancrage 
sûr pour des existences déstabilisées »28. Difficile dans ces conditions de faire 
comprendre que les vraies solutions aux problèmes de la vie ne proviendront 
pas dans la recherche d’un Jésus puissant annoncé par la publicité, mais de 
la lutte contre les injustices sociales qui retiennent les gens dans la misère 
et l’ignorance. La pauvreté ou la misère ne proviennent pas souvent d’un 
manque des richesses, mais bien d’un manque de justice. Cette approche qui 
instrumentalise le texte biblique, valorise l’efficacité immédiate au détriment 
de la profondeur théologique. Le texte devient un outil de pouvoir et non un 
lieu de discernement.

Ces deux approches herméneutiques renforcent la fragmentation de la 
doctrine de la toute-puissance de Dieu au sein de l’univers chrétien africain 
en général, et des chrétiens catholiques en particulier, qui ne sont pas im-

26	 D. ETSHINDO EPANDJOLA, Eglises de réveil et salut chrétien au Congo-Kinshasa. Quels 
défis pour l’Église catholique, Paris, L’Harmattan, p. 275 ; J.-M. ELA, Ma foi d’Africain, p. 
28-29.

27	 D. ETSHINDO EPANDJOLA, Eglises de réveil et salut chrétien, p. 275 ; J.-M. ELA, Ma foi 
d’Africain, p. 28-29.

28	 G. SHIMBA BANZA, Guérison et salut, dans Repenser le salut chrétien dans le contexte 
africain. Actes de la 23e Semaine théologique de Kinshasa (10-15 mars 2003), Kinshasa, 
Facultés Catholiques de Kinshasa, 2004, p. 275.



78 Jeanne MAPUNZU LOZWA

munisés devant les idées véhiculées par les Églises de réveil étant donné 
le brassage religieux dans la population, et même au sein d’une même fa-
mille. Les chrétiens se trouvent pris entre les deux interprétations : profon-
deur théologique faite de critique et de rigueur académique souvent perçues 
comme distantes ou pragmatisme et efficacité spirituelle souvent dépourvue 
de cadre critique. Cela renvoie à deux manières d’habiter le texte : d’une 
part, comme lieu de transformation sociale et, d’autre part, comme manuel 
de performance spirituelle.

3. Conséquences de cette fragmentation  
Les conséquences de la fragmentation théologique autour de la toute-puis-

sance de Dieu en Afrique — notamment entre la théologie catholique et le 
message des Églises de réveil — sont multiples et profondes. S’inspirant des 
analyses qui précèdent, trois effets majeurs méritent d’être soulignés.

3.1. Confusion autour de l’identité de Dieu  
Dans de nombreuses Églises de réveil, Dieu est fréquemment présenté 

comme un dispensateur de miracles, répondant immédiatement aux attentes 
matérielles de ses fidèles (guérison, richesse, protection). Cette vision conduit 
à une compréhension fonctionnaliste de la toute-puissance de Dieu, réduite 
à sa capacité d’intervenir instantanément dans les réalités temporelles, sou-
vent en réponse à la prière, indépendamment de l’engagement humain. Cette 
conception tend à instrumentaliser Dieu, conditionnant sa puissance aux ré-
sultats attendus, et suggérant une soumission de Dieu à la volonté humaine 
plutôt qu’à l’accomplissement de sa propre volonté souveraine29. 

Dans cette perspective, le Dieu tout-puissant est celui qui agit à la place 
de l’homme, à condition que ce dernier soit fidèle à des pratiques religieuses 
intenses (participation assidue aux cultes, jeûnes, neuvaines, retraites, etc.) 30. 
Ce modèle conduit à une forme de religiosité qui exonère l’homme de ses 
responsabilités concrètes, suggérant que la prière remplace l’action humaine. 
Dieu devient alors le garant spirituel de ceux qui, parfois, se dérobent à leurs 
obligations éthiques, sociales et personnelles.

29	 P. CHIBUKO, The Fascination of Pentecostal Movements for Christians in Africa, dans K. 
KRÄMER and K. VELLGUTH (eds), Pentecostal Churches as an Ecumenical Challenge 
(One World Theology, 15),  Quezon City, Missio, 2021, p. 157. 

30	 D. ETSHINDO EPANDJOLA, Eglises de réveil et salut chrétien, p. 234.



79La notion de la toute-puissance de Dieu

À l’opposé, la théologie catholique propose une conception relationnelle 
et libératrice de la toute-puissance de Dieu. Elle insiste sur la présence de 
Dieu dans l’histoire humaine, une présence qui appelle à la conversion, au 
renouveau et à la transformation sociale31. Cette divergence dans l’interpré-
tation de la toute-puissance de Dieu engendre une fragmentation qui com-
promet le projet d’un rapprochement œcuménique et affecte la crédibilité 
du christianisme africain vis-à-vis des sociétés civiles et des autres traditions 
religieuses.

3.2. Fragilisation de l’herméneutique biblique  
Le littéralisme biblique des Églises de réveil conduit à une herméneutique 

réductrice. Cette approche tend à produire des doctrines ponctuelles, cen-
trées sur l’actualisation immédiate des promesses bibliques, en particulier 
celles liées aux miracles, à la guérison et à la prospérité. Les textes les plus 
sollicités (Mc 16, 17-18 ; Jr 33, 6) sont souvent utilisés dans une perspective 
performative, en vue de répondre aux préoccupations existentielles des fi-
dèles.

Ce type de lecture, centrée sur des finalités pratiques et visibles, tend à 
appauvrir la richesse de l’évangile et à en détourner le message fondamen-
tal de transformation de la personne et du monde. Messi Metogo dénonce 
cette réduction de l’évangile  à des pratiques ostentatoires, au détriment de 
sa dimension prophétique et éthique. Pour  lui, « … on ne peut pas réduire 
l’évangile aux longues prières, aux longs sermons incantatoires et aux exor-
cismes, comme s’il ne disait rien à propos de la violence et de la corrup-
tion »32. 

En face, la théologie catholique, plus nuancée dans son approche hermé-
neutique, peine toutefois à se faire entendre auprès des fidèles, ce qui crée un 
fossé entre la foi vécue et sa réflexion critique. Chez bon nombre des fidèles, 
ce fossé affaiblit la réception d’une lecture des Écritures intégrée, contex-
tuelle et engagée.

31	 J. M. AUBERT, Vivre en chrétien au XXè siècle. Tome II. L’engagement du chrétien. la 
sexualité, l’économie, la politique, Paris, Salvador, 1977, p.141.

32	 MESSI METOGO, Le salut dans l’Afrique d’aujourd’hui. Perspectives christologique, dans 
Repenser le salut chrétien dans le contexte africain. Actes de la 23e Semaine théologique 
de Kinshasa (10-15 mars 2003), Kinshasa, Facultés Catholiques de Kinshasa, 2004, p. 
154.



80 Jeanne MAPUNZU LOZWA

3.3. Marginalisation de la doctrine de la croix  
La prédominance d’une théologie centrée sur l’utilité et l’efficacité conduit 

à une marginalisation progressive de la croix. Dieu est invoqué non pas pour 
ce qu’il est, mais en fonction de ce qu’il peut offrir : guérison, succès, sécurité 
contre les forces occultes. Cette approche est, en partie, le reflet des conditions 
socio-économiques précaires dans lesquelles vivent de nombreux Africains. 
Ces derniers perçoivent la religion comme un moyen de surmonter l’insécu-
rité quotidienne. Ela note avec justesse : « l’Afrique recourt à la religion pour 
surmonter les servitudes et les peurs qui pèsent sur la vie quotidienne »33. 

Or, cette tendance renforce une attitude attentiste, qui déresponsabilise 
l’individu et le pousse à une dépendance passive vis-à-vis de Dieu présen-
té comme un « dépanneur divin ». Une telle vision contredit la conception 
chrétienne de la toute-puissance de Dieu, laquelle n’annule pas l’agir humain 
mais le suscite et le soutient.  A ce sujet, Futher-de-Borgia Toumandji avertit : 

	 « la mauvaise compréhension de la toute-puissance de Dieu pourrait laisser 
penser qu’il suffit de croire en Dieu pour que tout soit réalisé ou encore 
la foi en Dieu donne l’espace à Dieu seul et dispense l’homme de penser, 
d’agir, de s’engager et de prendre ses responsabilités face à l’histoire, face 
aux problèmes de la vie qui se présentent à lui ou à la communauté à 
laquelle il appartient »34. 

La foi chrétienne, lorsqu’elle est fidèle à la théologie de la croix, reconnait 
que la toute-puissance de Dieu s’est manifestée de manière paradoxale dans 
la faiblesse de la passion et la force de la résurrection du Christ. Jean Baptiste 
Metz souligne que cette conception constitue un défi majeur pour l’Église : ce-
lui d’assumer la souffrance non comme une résignation, mais dans l’espérance 
active d’une transformation historique. Ainsi, tout chrétien, animé par l’Esprit 
du Christ ressuscité, est appelé à devenir acteur du projet libérateur de Dieu, 
engagé concrètement dans la lutte contre la souffrance et l’injustice35. 

4. Piste pour une théologie africaine contextualisée
Dans le contexte africain actuel, il est impératif pour l’Église de recon-

naitre que certains paradigmes traditionnels de la théologie ont montré leurs 

33	 J.- M. ELA, Le cri de l’homme, p. 54.
34	 F.-de-B. TOUMANDJI, La mission politique de l’Église et des chrétiens. Enjeux des 

intuitions de Jean Baptiste Metz pour l’engagement social de l’Église en Afrique, Paris, 
L’Harmattan, 2018, p. 17. Lire également avec intérêt : J. MOLTMANN, Le Dieu crucifié. 
La croix du Christ, fondement et critique de la théologie chrétienne, Paris, Cerf, 2012 ; 
J. MUANDA KIENGA, L'effervescence religieuse en Afrique : Crise ou vitalité de la foi ? 
Pistes pour une '' nouvelle évangélisation'', Paris, L'Harmattan, 2015.

35	 Cité par F.-de-B. TOUMANDJI, La mission politique de l’Église, p. 44.



81La notion de la toute-puissance de Dieu

limites. Les changements socioculturels, les aspirations spirituelles toujours 
renouvelées et les défis propres à l’Afrique contemporaine exigent une re-
configuration de la manière de penser et de faire la théologie. 

La situation globale actuelle de l’Afrique subsaharienne implique de 
rompre avec une approche spéculative ou désincarnée de la théologie – par-
fois qualifiée de « chambre » – pour adopter une posture attentive aux situa-
tions concrètes de l’Afrique. C’est ce que reconnaissait Ela : 

	 « Je voudrais tout d’abord préciser que ma réflexion théologique est née 
dans les villages. Ma théologie est née plus précisément sous l’arbre à 
palabre, dans les montagnes du nord du Cameroun où, les soirs, je me 
trouvais avec les paysans et paysannes, pour lire la Bible avec nos yeux 
d’Africains, lorsque pendant près de quatorze ans, j’ai partagé leur sort 
et que je me suis impliqué dans un travail d’évangélisation. Ma théologie 
n’est pas née entre quatre murs de béton »36. 

Ela revendique une pensée née « sous l’arbre à palabre », forgée dans la 
proximité des villages et nourrie par l’expérience partagée avec les paysans. 
C’est une théologie qui est née au cœur des interrogations de son peuple : 
« Dieu, Dieu, et après ? »37 La question qu’une femme lui posa un soir lors 
d’un partage sur la parole de Dieu. Cette même question pourrait être 
reformulée aujourd’hui concernant la toute-puissance de Dieu : « Dieu est 
tout-puissant, et après ? » 

Ainsi, pour mieux répondre aux réalités contextuelles de l’Afrique, la 
théologie africaine contemporaine doit assumer le rôle d’une « mémoire cri-
tique » du christianisme africain. Elle se doit d’être un espace d’interpréta-
tion vivante, de transmission réflexive de l’héritage de la foi et de l’histoire 
ecclésiale, en les relisant à la lumière des réalités locales. Nous pensons que 
cette théologie contextuelle, à la fois interrogative et dynamique, constitue 
un outil indispensable pour une foi chrétienne authentiquement enracinée 
dans les sociétés africaines. 

C’est également à ce niveau que la fragmentation autour de la toute-puis-
sance de Dieu doit être pensée de manière théologique. Plutôt que de conce-
voir cette toute-puissance comme une puissance spectaculaire destinée à 
résoudre de façon immédiate les problèmes humains, il s’agit de l’envisa-
ger comme une puissance incarnée, humble, solidaire et discrète. Dieu ne 
se manifeste pas en surplomb, mais au sein même de l’histoire, à travers les 

36	 YAO ASSOGBA, Jean-Marc Ela. Le sociologue et théologien africain en boubou, Paris, 
L’Harmattan, 1999, p. 62-63. Cf. Ma foi d’Africain, p. 215-218. 

37	 J.-M. ELA, Repenser la théologie africaine, p. 8.



82 Jeanne MAPUNZU LOZWA

luttes, les solidarités et les engagements humains. La toute-puissance divine, 
loin d’être un concept théorique, doit devenir une réalité vécue, traduisant 
une présence agissante dans le tissu concret de la vie. Ainsi, dans un contexte 
religieux en mutation, marqué par la prolifération des Églises de réveil et la 
montée de nouvelles formes de spiritualité, l’Église est invitée à faire preuve 
d’humilité. Elle doit écouter les aspirations profondes des fidèles, analyser 
avec discernement les dynamiques religieuses à l’œuvre, et repenser ses 
schémas théologiques à la lumière des transformations en cours. Ce travail 
d’élucidation incombe prioritairement à la théologie, dont la vocation est 
précisément d’articuler foi et raison, tradition et innovation, dans une fidéli-
té créative à l’évangile. 

Conclusion  
Au regard des dynamiques actuelles du christianisme en Afrique, la 

doctrine de la toute-puissance de Dieu, loin d’être un point théologique 
consensuel, constitue un lieu de tensions et de conflits d’interprétation. La 
fragmentation autour de la toute-puissance appelle une réflexion ecclésiale 
renouvelée.  Il ne s’agit pas simplement de pointer les différences entre les 
approches doctrinales, mais d’identifier les enjeux profonds qui en découlent 
pour la foi, la mission et la cohérence du message chrétien dans un continent 
en quête de sens, de justice et de transformation.

Les lectures utilitaristes et fonctionnelles de la toute-puissance de Dieu, 
bien qu’exprimant un besoin réel de sécurité et de délivrance, risquent de ré-
duire Dieu à un simple instrument de résolution de problèmes. Elles contri-
buent, par ailleurs, à la désarticulation d’une théologie holistique capable 
de tenir ensemble foi, raison, responsabilité et engagement. En revanche, 
une théologie critique, ancrée dans l’histoire et attentive aux réalités hu-
maines, permet de redécouvrir la toute-puissance de Dieu comme puissance 
d’amour, de libération et de résurrection.   

Il devient donc urgent, pour l’Église en Afrique, de développer une théo-
logie contextualisée, capable de répondre aux aspirations spirituelles des fi-
dèles tout en gardant le cap de la tradition chrétienne. Cela implique non 
seulement une relecture du message évangélique à la lumière des défis afri-
cains contemporains, mais aussi la mise en place de passerelles entre les di-
verses expressions du christianisme en Afrique. C’est à ce prix que la théolo-
gie africaine pourra devenir une véritable mémoire critique du christianisme 
sur le continent. 




