Cahiers
des Religions
A fricaines

Nouvelle série. Volume 6, n. 11-12 (janvier - décembre 2025)

Jules MUANDA KIENGA, La théologie africaine et les mnouveaux

mouvements religieux, p. 37-66.
https://doi.org/10.61496/UIBG4255

PRESSES DE L'UNIVERSITE CATHOLIQUE DU CONGO



37

La théologie africaine et les nouveaux
mouvements religieux

Jules MUANDA KIENGA
Professeur a I’Université Catholique du Congo

Résumé — L’Afrique subsaharienne connait depuis plusieurs décennies une
prolifération spectaculaire des « Nouveaux Mouvements Religieux ». Ces mou-
vements ont marqué profondément l'ethos collectif. Au-dela du religieux, ces
mouvements ont une incidence sociologique, économique, politique. Dans cette
étude, il s’agira de comprendre les facteurs qui président a I'émergence et a la
prolifération de ces mouvements pour saisir les aspirations spirituelles et exis-
tentielles qu’ils entendent exprimer, et les orienter dans la dynamique du salut
holistique que Jésus Christ apporte a tout homme et a toute femme aimé de
Dieu.

Mots-clés : Nouveaux Mouvements Religieux, traits marquants, facteurs
d’émergence, syncrétisme, assainissement de 1'idée de Dieu, formation chré-
tienne.

Summary - For several decades now, sub-Saharan Africa has seen a spectac-
ular propagation of “New Religious Movements”. These movements have had
a deep impact on the collective ethos. Beyond the religious, these movements
have a sociological, economic and political impact. In this study, it will be nec-
essary to understand the factors that lead to the emergence and proliferation of
these movements, in order to grasp the spiritual and existential aspirations that
they intend to express, and to orient them within the dynamic of the holistic sal-
vation that Jesus Christ brings to every man and woman loved by God.

Keywords: New Religious Movements, salient features, factors of emergence,
syncretism, purification of the idea of God, Christian formation.

Introduction

S'il est des phénomenes qui attirent I'attention de tout observateur de la
vie des sociétés africaines, la prolifération de « Nouveaux Mouvements Re-
ligieux » (NMR) en est certainement un. Plusieurs études, d’approches diffé-
rentes, y ont d’ailleurs été consacrées pour des raisons que nous évoquerons
ci-dessous. Avant d’en dire plus, il nous semble nécessaire de nous arréter un
instant sur le terme NMR.

L’expression est apparue dans les années 1970 chez les sociologues des
religions pour désigner un large éventail des mouvements religieux apparus



38 Jules MUANDA KIENGA

dans les années 1950 et 1960, qui se forment généralement a coté des Eglises
traditionnelles : catholique, protestante et musulmane. Ces mouvements sont
de différentes matrices religieuses (groupes néo-chrétiens, judéo-chrétiens,
d’inspiration orientale), qui sont caractérisés par des éléments communs :
ils se constituent souvent en petits groupes interconnectés en réseaux ; a la
téte de ces mouvements il y a des leaders charismatiques qui ont une au-
torité totale sur le groupe ; ces mouvements fonctionnement en vase clos,
allergiques aux contacts extérieursl. Avec le temps, la configuration de ces
mouvements a évolué. En ce qui concerne 1"’Afrique, nous observons que les
Nouveaux Mouvements Religieux s’y sont ancrés sont de matrice chrétienne
pentecotiste.

Le grand intérét que nous portons a cette question des NMR se justifie
pour deux raisons majeures :

- Les NMR sont « un lieu théologique » intéressant qui nous permettent de
saisir comment Dieu est vécu et compris par une bonne partie dela population
africaine. En effet, il faut dire que la vision spirituelle de ces NMR, de matrice
pentecdtiste, qui ont envahil’Afrique, a profondément imprégné la religiosité
des africains si bien qu’on peut dire qu’elle est devenue transversale : elle se
retrouve en effet tout aussi bien aupres d’une bonne frange des croyants des
Eglises chrétiennes traditionnelles (catholique, protestante) dans la maniére
de se représenter Dieu et de vivre la foi. Une bonne appréhension de ce
phénomene religieux indiquera sans nul doute des pistes intéressantes sur
lesquelles peut s’élaborer un discours théologique qui puisse éclairer le vécu
de beaucoup de femmes et d’hommes d’Afrique.

- Les NMR ont un impact remarquable sur l'ethos collectif africain. En
effet, la vision spirituelle qu’ils professent, influence les comportements
des individus, leur maniere de vivre les relations sociales et de comprendre
leurs responsabilités dans la société, leur attitude vis-a-vis des situations
existentielles. S’il est vrai que la spiritualité renvoie a toutes ces valeurs
religieuses et ces regles morales qui sont les principes régulateurs de la
vie en harmonie avec le Transcendant, avec les autres hommes et avec la
nature? ; en Afrique a plus forte raison, comme l'affirmait Vincent Mulago :

1 Cf. F. CHAMPION, Nouveaux mouvements religieux et conflits de société (1965-1985),
dans Revue d’histoire (1988), 19, p. 43-53.

2  Cf. TSHIBANGU TSHISHIKU (Mgr), Existence humaine et spiritualité, dans L’Afrique et
ses formes de vie spirituelle. Actes du deuxieme colloque international de Kinshasa (21-
27 février 1983), 2¢ éd. revue et corrigée, Kinshasa, Facultés Catholiques de Kinshasa,
1990, p. 25.



La théologie africaine et les nouveaux mouvements religieux 39

« la religion informe tout. Son emprise s’étend a la vie politique, sociale,
familiale »°.

Il va donc sans dire que I'étude de ces NMR présente un intérét qui est aus-
si bien théologique que sociologique, aussi bien économique que politique.
En effet, I'étude de ces NMR offre de précieux instruments pour comprendre
les comportements individuels et sociaux afin de mieux les orienter sur le
chemin du bien-étre intégral auquel les populations africaines aspirent.

Nous allons articuler notre propos en trois points : nous allons d’abord
identifier les éléments caractéristiques de ces NMR en mettant en relief la
conception de Dieu qui y est contenue ; ensuite nous releverons les différents
facteurs qui président a leur émergence et a leur éclosion en Afrique ; enfin,
nous épinglerons les défis théologiques qu’ils suscitent.

1. Les traits marquants des NMR

- Observons que les NMR ne présentent pas une convergence doctrinale
sur les sacrements (baptéme, eucharistie), sur la Trinité, sur le Christ ou sur
la Vierge Marie*. Au-dela de ces divergences, Ils se développent cependant
tous autour d’une idée de Dieu et une vision corrélative de 'homme°. Deux
autres points saillants caractérisent cet univers religieux : la place prépondé-
rante du Pasteur ; le besoin excessif de libération.

- Les dénominations de ces NMR sont assez suggestives : Le Centre des
miracles, le Ministere de la Puissance du nom de Jésus, I'Eglise Armée de 1’Eternel
du Général de Corps d’Armée Sonny, le Tabernacle de la Victoire, le Ministere inter-
national de Réveil et de Combats Spirituels, I'Eglise Armée des Rachetés, la Chapelle
des Vainqueurs, la Borne, le Rocher des Vainqueurs, Dieu est grand, le Ministere du
Combat spirituel, I’Eglise Glorieuse, etc.

- L’image de Dieu sous-jacente de ces NMR est celle d’'un Dieu thauma-
turge qui pourvoit richesses, succes et guérisons a ceux qui I'invoquent avec
ferveur. Il guérit, délivre des sorciers et des esprits maléfiques qui tentent de
contrecarrer le succes et porter atteinte a la vie de ses enfants. Il agit et com-
bat en lieu et place de ses enfants qui comptent sur lui. Selon les situations
et les circonstances, ce Dieu thaumaturge est appelé le Pere des orphelins et

3 V. MULAGO, Théologie africaine et problemes connexes. Au fil des années 1956-1992,
Paris, L’'Harmattan, 2007, p. 90.

4 Cf.V.BIDUAYABADIUNDE M., Nouveaux mouvements religieux et avenir du christianisme
en Afrique. Question sociologique et défi catéchétique, Paris, 'Harmattan, 2021, p. 51.

5 Cf. J. MUANDA KIENGA, L’effervescence religieuse en Afrique : crise ou vitalité de la
foi ? Pistes pour une « nouvelle évangélisation », Paris, L'Harmattan, 2015, p. 23-25.



40 Jules MUANDA KIENGA

des pauvres, le Guérisseur de toutes les maladies, le Pourvoyeur des maris
et des visas, le Protecteur et Libérateur des innocents. Il s’agit en fait, comme
le dirait le théologien protestant Dietrich Bonhoeffer, d'un « deus ex machina
qu’ils font apparaitre, ou bien pour résoudre apparemment des problemes
insolubles, ou bien pour le faire intervenir comme la force capable de subve-
nir a 'impuissance humaine (...) »°.

- Cette image de Dieu thaumaturge est le fait d’une certaine lecture de la
Bible qui, mettant en exergue les actions éclatantes de Dieu, la réduit en fait
a un manuel des recettes miraculeuses’. Interprétant les Saintes Fcritures
sans le moindre respect des regles élémentaires d’herméneutique textuelle
et les manipulant a désir, les Pasteurs y puisent les réponses qui nourrissent
les espoirs de leurs adeptes.

- Devant cette image de Dieu, I'identité de 'homme qui se profile est celle
d’un enfant qui implore et attend les faveurs et les miracles du Ciel. Pour ce
faire, il doit prier avec ferveur, se soumettre aux «cures des jetines» et aux
veillées de priere. Face aux situations-limites, il pense que la priere suffit.
L’on attend en fait souvent dire : « Lui est Dieu, il peut tout. Nous, nous
sommes des pauvres hommes ; nous ne pouvons rien. Nous mettons tout
entre ses mains ; il saura ce qu’il fera ».

- L’univers religieux de ces NMR est aussi marqué par la psychose de la
possession et de l'ensorcellement ; et par ricochet, le désir constant d’étre
«délivré». On voit la main du sorcier et du démon partout. On lui attribue
tous les échecs, toutes les maladies, les malheurs et les déficiences : le démon
du chomage, le démon du célibat, le démon de la boisson, le démon de tel ou
tel autre vice. On vit dans le déni de la responsabilité individuelle et dans la
culture du soupgon qui créent continuellement des conflits et une mentalité
de « bouc-émissaire » : on ne peut étre tenu responsable de son échec ou de
sa faute, car tout malheur est I'ceuvre des sorciers, des démons et des jaloux.

- Dans cet univers socio-religieux caractérisé par la recherche effrénée de
la bénédiction et de la délivrance, une figure est centrale et dominante: celle
du Pasteur, du Prophete ou du « gourou religieux ». C'est lui qui, « au nom
de Jésus », chasse les démons et impartit les bénédictions : prospérité, succes

6 D. BONHOEFFER, Résistance et soumission. Lettres et notes de captivité. Traduction
frangaise de Lore Jeanneret, Genéve, 2024, p. 190.

7 D. ATAL SA ANGANG, L'utilisation de la Bible par et dans les sectes religieuses de
Kinshasa, dans Cahiers des Religions Africaines : Sectes, cultures et sociétés. Les enjeux
spirituels du temps présent. Actes du quatrieme Colloque International du C.E.R.A. du
14-21 novembre 1992, vol. 27-28, n. 53-56 (1993-1994), p. 431-451.



La théologie africaine et les nouveaux mouvements religieux 41

et bonne santé. C’est lui qui donne des prémonitions et des injonctions. Il
peut méme ordonner la rupture d’une relation avec un conjoint, un parte-
naire, un parent ou un ami, lorsqu’il la juge maléfique. Il détecte les causes
des maladies et des malheurs. Il exorcise toutes sortes de démons, respon-
sables des maladies, du chdmage, du manque de mari et de quelque autre
insucces. Il a plein pouvoir ; un pouvoir si fort que le fidele ne peut plus user
ni de sa raison ni de sa liberté. Il peut en fait, au nom de Jésus, commander
aux fideles de boire de l'essence et ceux-ci s’exécutent aussitot !

- L’obtention de ces bénédictions et de ces délivrances est dictée par la
« spiritualité de la semence » : on recoit les bénédictions (richesse, succes)
proportionnellement a ce que I'on « séme », c’est-a-dire selon ce que 1'on
donne au Pasteur ou au Prophete, Homme de Dieu®.

- Ces NMR sont organisés en réseaux de petites communautés souvent
renfermées sur elles-mémes et dont les membres vivent dans un rapport
d’étroite solidarité qui se manifeste par une assistance mutuelle : ils sap-
pellent d’ailleurs bien souvent « freres » et « sceurs ».

Cette description phénoménologique nous aura permis de relever
quelques traits caractéristiques de ces NMR. Mais, nous pensons qu’il faille,
pour une connaissance plus approfondie, examiner le « background » : les
facteurs qui président a leur émergence et a leur prolifération.

2. Les facteurs qui président a 1’émergence et a la
prolifération des NMR

Pour identifier les facteurs d’émergence de ces NMR en Afrique subsaha-
rienne, il nous faut jeter un regard attentif sur la situation sociale de cette
partie de I’ Afrique’. Car, il y a bien une dynamique entre religion et société.

Le lien entre religion et société a toujours été une des questions majeures
de la sociologie™. Pour Emile Durkheim (1858-1917), considéré comme le
fondateur de la science sociologique en France, la préoccupation a laquelle
la sociologie doit répondre est celle de savoir ce qui fonde I'ordre social'’.

8 Cf.J. MASSAMBA MAMPOLO, Le Saint-Esprit interroge les esprits. Essai de relecture et
pistes psychopastorales de la spiritualité en Afrique. Cas de la République Démocratique
du Congo, Yaoundé, Editions Clé, 2000, p. 30-31.

9 Cf. J. MUANDA KIENGA, L’effervescence religieuse en Afrique, p. 25-67.

10 Cf. O. BOBINEAU et S. TANK-STORPER, Sociologie des religions, Paris, Armand Colin,
2007 ; J.-P. WILLAIME, Sociologie des religions, Paris, PUF, 1995 ; R. ROBERTSON,
The sociological Interpretation of Religion, New-York, Schocken, 1993.

11 Cf. O. BOBINEAU et S. TANK-STORPER, Sociologie des religions, p. 10.



42 Jules MUANDA KIENGA

Abordant cette question de maniere approfondie dans son ouvrage « Les
formes élémentaires de la vie religieuse »'% il estime que la société® est la
source de toute religion par le fait que « le principe sacré n’est autre chose
que la société hypostasiée et transfigurée »'*. La religion sacralise, par 1'orga-
nisation du culte et de la pratique des hommes, la conscience collective de
la société pour la perpétrer, la préserver et la reproduire. Il y a donc un lien
intrinseque entre religion et société : « la société releve profondément de la
religion, la religion dépend intimement de la société »".

Cette compréhension durkheimienne du rapport entre religion et socié-
té a soulevé un débat entre, d'une part, ceux qui, a la suite de Durkheim,
soutiennent que la religion est un dispositif de sens qui détermine l'action
des individus et des communautés, et d’autre part, ceux qui lui reprochent
de diluer le champ opératoire du religieux en cherchant a I'étendre jusqu’au
domaine social et culturel.

Au-dela des reproches qu’on peut lui faire, notamment celui de réduire
la religion a un pur fait social, on peut toutefois lui reconnaitre le mérite
d’avoir mis en évidence le lien entre le religieux et le social. Nous convenons
avec Mwene Batende que le fait religieux est un « medium symbolique » par
lequel sont interprétés et décryptés le milieu social d"un peuple, sa culture et
son histoire, ses frustrations et ses aspirations, en relation bien stir avec les
réalités surnaturelles'. Car, entre les deux, il y a, comme nous 'avons dit, un
rapport dynamique et une influence réciproque.

Ainsi, une lecture sociologico-religieuse de I’ Afrique subsaharienne s’avere
nécessaire. Il sagit plus précisément de voir I'impact de la situation socio-éco-
nomique, culturelle et politique sur la religiosité professée par les NMR et qui,
comme nous l'avons déja dit, s'incruste petit a petit dans les religions chré-
tiennes traditionnelles, notamment la religion catholique et protestante.

12 E. DURKHEIM, Les formes élémentaires de la vie religieuse, Paris, Le Livre de Poche,
1991.

13 La société est définie chez Durkheim « pas simplement (...) par la masse des individus
qui la composent, par le sol qu’ils occupent, par les choses dont ils se servent, par les
mouvements qu’ils accomplissent, mais avant tout, par I'idée qu’elle se fait d’elle-méme ».
Cf. E. DURKHEIM, Les formes élémentaires de la vie religieuse, p. 703.

14 E. DURKHEIM, Les formes élémentaires de la vie religieuse, p. 584.

15 O. BOBINEAU et S. TANK-STORPER, Sociologie des religions, p. 16.

16 Cf. MWENE BATENDE, Kinshasa a I'heure des Eglises. Enjeux spirituels et problématique
du développement, dans F.-B. MABASI BAKABANA et G. MWENE BATENDE (dir.),
Technoscience, savoirs endogenes et formes de vie spirituelle. Défis et enjeux pour une
réinvention de I’Afrique. Mélanges en mémoire du Professeur Gérard Buakasa Tulu kia
Mpansu (1937-2004), Kinshasa, Noraf, 2006, p. 248.



La théologie africaine et les nouveaux mouvements religieux 43

2.1. La situation socio-économique

Plus d'un demi-siecle apres les indépendances, et contrairement aux es-
poirs suscités par l'acces de plusieurs pays africains a 'indépendance, il faut
dire que la majorité des pays africains pataugent encore dans de graves pro-
blemes socio-économiques. L’on assiste en effet a une pauvreté généralisée
des populations : alimentation insuffisante ; taux de chdmage élevé surtout
parmi les jeunes ; difficile acces a 'éducation, aux soins de santé, au loge-
ment, a I'électricité et a I'eau potable ; infrastructures routieres insuffisantes ;
guerres et conflits a répétition, etc. L'insalubrité dans les villages et dans les
cités exposent les populations aux maladies endémiques qui peinent a étre
éradiquées. A cela, il faut ajouter la violation grave des droits humains par
des dirigeants africains.

Les causes de la pauvreté de la plupart des pays africains sont a recher-
cher en grande partie dans la mauvaise gouvernance de la classe politique
et dans le systeme économique international qui met les pays africains en
porte-a-faux.

Dans ce contexte de pauvreté et d'incertitude, les populations deviennent
la proie facile des vendeurs d’illusions religieuses. Elles pensent en fait trou-
ver dans ces « spiritualités-miracles » des refuges et des bouées de sauvetage
auxquelles elles peuvent s’accrocher?’.

2.2. Le contexte politique

Le contexte politique de la plupart des pays africains a été marqué ces
dernieres années par un mouvement de contestation populaire de la gou-
vernance politique; une gouvernance caractérisée par la corruption, le né-
potisme, les injustices sociales et la violation des droits humains. Dans cette
lutte pour la revendication des droits inaliénables des peuples, il faut re-
connaitre que 1”Eglise catholique a joué un role important. En effet, de par
son expertise en questions sociales, elle s’est constituée en force de conscien-
tisation, de mobilisation et de canalisation des aspirations individuelles et
communautaires de changement. Pour ce fait, elle a vite été assimilée par les

17 Cf. BUAKASA TULU KIA MPASU et MBONYINEBE SEBAHIRE, Pourquoi cette ruée vers
la spiritualité et quelle spiritualité ?, dans Cahiers des Religions Africaines : L'Afrique et
ses formes de vie spirituelle. Actes du deuxieme Colloque International du 21-27 février
1983, vol. 24, n. 47 (1990), p. 120-121 ; MWENE BATENDE, Kinshasa a I'heure des
Eglises, p. 252 ; NDEKE NGUNGA, L’altérité des sectes : un défi, dans Cahiers des
Religions Africaines : Sectes, cultures et sociétés. Les enjeux spirituels du temps présent.
Actes du quatriéme Colloque International du C.E.R.A. du 14-21 novembre 1992, vol. 27-
28, n. 53-56 (1993-1994), p. 70-71.



44 Jules MUANDA KIENGA

tenants du pouvoir a une force d’opposition qu'’il fallait a tout prix affaiblir
et réduire au silence.

Parmi les stratégies utilisées par les tenants du pouvoir, il faut citer entre
autres celles visant a favoriser la prolifération des NMR et a accroitre leur
influence socio-politique au détriment des Eglises traditionnelles, jugées peu
enclines a céder a la compromission. Non seulement qu’il a été aménagé un
arsenal juridique laxiste en matiére d’ouverture des lieux de culte, il a méme
été institué un systeme de financement obscur de ces NMR et de leurs chefs
spirituels. L’on se retrouve devant des NMR qui, sous des motifs religieux,
représentent en fait de véritables caisses de résonance du pouvoir politique.

2.3. La survivance de la religion africaine traditionnelle

Tout peuple a une culture, c’'est-a-dire une vision du monde, des croyances et
une histoire propres qui influent sur son art de vivre, sur ses valeurs, sur sa ma-
niere d’organiser la société et sur sa fagon de s’ouvrir a I’Absolu. Cette culture
se transmet de générations en générations, faconnant ainsi l'identité collective
d’une société. En effet, tout en admettant le caractere dynamique de la culture
par le fait qu'elle est liée aux mutations auxquelles tout peuple est confronté tout
au long de son histoire, il faut cependant dire que de la culture d"un peuple, il en
reste toujours ce qu’'Oscar Bimwenyi appelle le « maquis de la culture », le lieu
ou elle se cache et survit aux assauts des cultures étrangeres'.

Comme tout peuple, le négro-africain a aussi une vision du monde propre
que l'on désigne généralement sous le terme « religion africaine tradition-
nelle ». Elle renvoie a cet « ensemble cultuel des idées, sentiments et rites
basés sur : 1. la croyance a deux mondes, visible et invisible ; 2. la croyance
au caractere communautaire et hiérarchique de ces mondes ; 3. I'interaction
entre les deux mondes, la transcendance du monde invisible n’entravant pas
son immanence ; 4. la croyance en un Etre Supréme, Créateur et Pere de tout
ce qui existe »'°. Cette vision du monde impregne sa vie ; sa conception des
rapports avec Dieu, avec les autres, avec la nature ; ses attitudes face a la
vie et a la mort. C'est donc I'ame et 1'identité de 1’Africain que ni 'usure du
temps, ni les diverses tentatives d’annihilation, ni la mondialisation n’ont pu
totalement éradiquer.

18 O.BIMWENYIKWESHI, Discours théologique négro-africain. Probleme des fondements,
Paris, Présence Africaine, 1981, p. 368s.

19 V. MULAGO, Un visage africain du christianisme, Paris, Présence Africaine, 1965, p. 82-
83 ; V. MULAGO, La religion traditionnelle des Bantu et leur vision du monde, Kinshasa,
Faculté de Théologie Catholique, 1980, p. 12 ; V. MULAGO, Théologie africaine et
problémes connexes. Au fil des années 1956-1992, Paris, L’'Harmattan, 2007, p. 89.



La théologie africaine et les nouveaux mouvements religieux 45

Aujourd’hui, a I'ére de la mondialisation, et plusieurs années apres la dé-
colonisation et I'évangélisation de I’Afrique, ces croyances africaines dites
« traditionnelles » ont subsisté aussi bien parmi les populations moins sco-
larisées que celles considérées instruites. Le recours au fétichisme, au mara-
boutage et a d’autres pratiques semblables par des gens de toutes les couches
sociales en est une illustration.

L’influence de la religion africaine traditionnelle est encore plus remar-
quable dans le domaine religieux, tant dans les Eglises chrétiennes dites tra-
ditionnelles (catholiques et protestants) que dans les NMR. La question qui
se pose a ce niveau, et sur laquelle nous allons brievement revenir, est celle
de l'intégration des données de la religion africaine dans le christianisme.
Car, si toutes ces Eglises se disent chrétiennes, elles doivent en fait se définir
avant tout a partir de ce qu’est le kérygme chrétien.

Nous ne saurons pas nous étendre sur tous les contours de la religion afri-
caine traditionnelle. Nous allons nous contenter de relever quelques aspects
qui, pensons-nous, influent remarquablement sur la religiosité des popula-
tions négro-africaines aujourd’hui : l'attachement a la vie, la préoccupation
des besoins immédiats de '’homme, 1'obsession de la possession et le désir
de libération, le jeu de la solidarité et le role central de la médiation®.

a) La spiritualité de 1’ Africain est profondément marquée par l'attache-
ment a la vie. Sa priere et tous les rites qui jalonnent sa vie, de la naissance a
la mort, visent tous, soit a conserver la vie, soit a la défendre, soit a la renfor-
cer?!. Et la tache essentielle a laquelle un homme doit s'adonner toute sa vie
durant est essentiellement celle d’accroitre la vie recue. En effet, il recoit la
vie qui vient de Dieu par l'intermédiaire des ancétres, et tout ce qui est dans
I"univers et participe de cette force vitale sert aussi a maintenir, a protéger et
a renforcer sa force vitale.

b) La religion africaine est pragmatique et utilitaire. La priere et les rites
de la religion africaine traditionnelle sont liés aux besoins réels et immédiats
de la vie. L’on prie et accomplit des rites : a la naissance d"un enfant pour
que celui-ci soit en bonne santé, pour avoir une bonne récolte, pour faire un
bon voyage, pour sortir victorieux de moments critiques de la vie (maladie,
disette, infécondité, conflits, etc.).

20 Cf. J. MUANDA KIENGA, L’effervescence religieuse en Afrique, p. 38-48.

21 Cf. V. MULAGO GWA CIKALA, La religion traditionnelle des bantu et leur vision du
monde, p. 166 ; lire aussi L-V. THOMAS — R. LUNEAU, Les religions d’Afrique noire.
Textes et traditions sacrés, Paris, Editions Stock, 1995, 536 p. Dans cet ouvrage, nous
trouvons plusieurs prieres africaines dites en des circonstances variées de la vie de
I’Africain. Le théme de la vie y est dominant.



46 Jules MUANDA KIENGA

Pragmatique et utilitaire, la religion africaine est beaucoup plus horizon-
tale, dans le sens ou, pour elle, le bonheur de 'homme est a rechercher non
dans un monde avenir, mais dans la vie terrestre et en rapport avec les biens
terrestres : la fortune, la santé, les richesses, les honneurs, la longévité, la
descendance?.

c) L’Africain congoit la vie comme un champ de bataille ou vie et mort
s‘affrontent. Il y a, d’une part, les forces positives qui peuvent l'aider a main-
tenir et renforcer la force vitale et, d’autre part, celles négatives qui ont la
capacité de lui nuire et de l'affaiblir. L’homme doit ainsi identifier les alliés
de la vie et les gagner a sa cause ; repérer les forces antagonistes et les contre-
carrer. Faute de quoi, il est anéanti.

Pour I’ Africain, les événements critiques de son existence, comme la ma-
ladie ou la mort, sont considérés comme des agressions des sorciers et des
ennemis de la vie. Ainsi, pour ce qui est de la maladie par exemple, I’ Africain
reconnait qu’elle peut étre due a des «causes causantes», comme le manque
d’hygiéne, mais il pense qu’elle doit avoir des «causes conditionnantes».
Derriere la maladie ou quelque insucces, I'on pense qu’il y a bien la main
noire du sorcier, d'un parent offensé ou la vengeance d'un esprit.

Ainsi, I’ Africain va constamment faire recours aux pratiques de libéra-
tion. C'est la qu’intervient 'action du devin, du féticheur et du marabout.
Nous pouvons donc dire avec Engelbert Mveng que le désir constant de « li-
bération »*, qui est conséquent a la psychose de possession et d’agression,
caractérise la religion africaine.

d) Comme nous l'avons dit précédemment, 1’ Africain ne comprend son
existence que dans un systeme de solidarité. Cette vision solidaire de la vie
se fonde sur le fait que la vie se transmet et se renforce dans un systeme de
médiation-solidarité. En effet, c’est par I'intermédiaire des ancétres que I'on
regoit la vie et c’est grace a la communauté et a d’autres composantes de
I'univers qu’on la maintient, la renforce et la protege.

L’ Africain ne comprend son existence que dans un rapport avec les autres ;
dans la communauté. C’est elle qui I'ouvre a la vie ; c’est avec elle qu’il s’y
maintient, qu’il la renforce et la protege. On peut ainsi dire avec Bujo que
« c'est parce que je suis de parenté avec les autres que non seulement moi,

22 Cf.E. MESSI METOGO, Dieu peut-il mourir en Afrique ? Essai sur l'indifférence religieuse
et l'incroyance en Afrique noire, Paris-Yaoundé, Karthala-Ucac, 1997, p. 52.

23 E. MVENG, L’Afrique dans I'Eglise : Paroles d’un croyant, Paris, L'Harmattan, 1985,
p. 53-54.



La théologie africaine et les nouveaux mouvements religieux 47

mais nous, ensemble, existons »%. Cette vision solidaire de la vie caractérise
toute la vision du monde de l'africain et tout son systeme social.

Cette solidarité se construit et se consolide par et a travers la médiation.
Celle-ci est en fait une catégorie sociale importante dans la société africaine.
L’Africain a en fait tendance a recourir a la médiation des intermédiaires
comme moyen pour mieux se faire écouter par son interlocuteur ou obtenir
de lui quelque faveur.

Cette catégorie de la médiation est inscrite dans la hiérarchisation de
l'univers : il y a Dieu, I'Etre supréme qui habite le Ciel ; ensuite, les ancétres ;
viennent les hommes et femmes qui vivent sur terre ; enfin, les esprits tellu-
riques et les génies qui sont le monde d’en bas®. Cette hiérarchie est structu-
rée en systéeme des médiations : autant il y a des échelons, autant des média-
tions pour atteindre le sommet.

La priére africaine est aussi marquée par cette catégorie de médiation :
pour s’adresser a Dieu qui est terme ad quem de la priere, ’orant s’adresse a
lui par I'intermédiaire des ancétres ou des esprits telluriques. Si, d"une part,
le recours a la médiation se justifie par cette vision hiérarchique du monde,
elle peut, d’autre part, s'expliquer par le fait que les Africains considerent
Dieu comme un FEtre a la fois lointain et proche. Et, comme il ne peut faci-
lement s’approcher des hommes, on passe par les ancétres qui lui sont plus
proches de par leur force vitale.

Outre ces intermédiaires précités, I’Africain recourt aussi aux médiateurs
attitrés du sacré, dont le rdle est de faciliter le contact entre le monde des
hommes et Dieu, et ce, par la médiation des ancétres et des esprits. Il sagit
des devins, des féticheurs et des guérisseurs.

Notons que tous ces éléments de la religion traditionnelle sont bien
intégrés dans les NMR, bien que présentés aux «couleurs» du christianisme
sous l'influence du pentecotisme américain. Il ne fait donc nul doute que la
religion africaine traditionnelle constitue un terreau favorable a I'émergence
des NMR qui pullulent dans l'espace religieux de I’Afrique subsaharienne,
et en RDC en particulier. Il faut dire que, malgré la colonisation et la

24 B. BUJO, Introduction a la théologie africaine, Fribourg, Academic Press, 2008, p. 130.

25 Cf. P. TEMPELS, La représentation du monde chez les Baluba-Shankadi, dans P.
TEMPELS (éd.), Plaidoyer pour la Philosophie Bantu et quelques autres textes. Préface et
traduction par A. J. Smet (Cours et Documents, 6), Kinshasa-Limete, Faculté de Théologie
Catholique, 1982, p. 5-16 ; MUKENG’A KALOND (Mgr), Spiritualité matrimoniale, «cas de
la Jamaa, dans L’Afrique et ses formes de vie spirituelle, p. 326-327.



48 Jules MUANDA KIENGA

mondialisation, 'dame de l'africain est restée enracinée dans sa religion
traditionnelle ; comme pour dire, « chasser le naturel, il revient au galop ».

2.4. L'impact de la mondialisation sur la religiosité africaine
d’aujourd’hui : I'influence du pentecotisme américain

Nous vivons aujourd’hui dans un monde profondément marqué par le
phénomene de la mondialisation. Elle est un processus en cours et toujours
en mouvement avec impacts et conséquences sur le présent et sur l'avenir
des individus et des sociétés.

Ce processus est impulsé par une volonté politique de gouvernance mon-
diale. La mondialisation a réduit les distances et favorisé les échanges entre
personnes, pays, continents, cultures et races, si bien que I'on peut dire que
le monde est devenu « «un village planétaire» ou tout se tient, s'influence,
s'uniformise et se standardise »*.

L’impact de la mondialisation se ressent fortement aussi bien dans le vécu
quotidien des individus que dans I'organisation des sociétés. La mondialisa-
tion n’est pas qu’économique, elle est aussi culturelle, politique, etc. Le Pape
Benoit XVI parlait d’« un phénomene multidimensionnel et polyvalent, qui
exige d’étre saisi dans la diversité et dans I'unité de tous ses aspects (...) »¥.

Remarquons que par ailleurs que si la mondialisation fait du monde un
espace unique avec une culture uniforme et homogene, cette culture est en
réalité celle du plus fort. En effet, les relations entre les nations sont en ré-
alité encore dictées par un rapport de forces : les nations qui détiennent le
plus de pouvoir économique, politique et médiatique, imposent leurs regles
de jeu auxquelles toutes les autres doivent se conformer, sous peine d’étre
marginalisées.

La culture véhiculée par la mondialisation s'impose sur les autres et les
annihile, devenant ainsi la « méga culture » sur laquelle toutes les autres
doivent se modeler. Cette culture, comme nous l'avons dit, est porteuse de sa
logique économique, de son idée de société et de la politique, de ses valeurs
et sa vision religieuse. La mondialisation est donc aussi religieuse.

En effet, nous observons ces derniéres décennies I'influence remarquable
du Pentecotisme américain sur la religiosité, les mentalités et les comporte-
ments d’un bon nombre d’Africains. Inspiré du calvinisme qui pose la ques-

26 J. MUANDA KIENGA, L’effervescence religieuse en Afrique, p. 48.
27 BENOIT XVI, Lettre encyclique Caritas in Veritate, Rome, 29 juin 2009, n. 42.



La théologie africaine et les nouveaux mouvements religieux 49

tion du salut sous une perspective intramondaine, cette religion proclame un
Dieu thaumaturge pourvoyeur du bonheur et du succes terrestre®®. Appelé
aussi « Religion-monde » a cause de son incidence au niveau mondial®, le
Pentecdtisme fait beaucoup d’adeptes si bien que proliferent chaque jour des
Eglises qui s’en inspirent. Outre la situation socio-économique qui en favo-
rise 'expansion, un de ses atouts de séduction est sa plasticité ; c’est-a-dire sa
capacité, en réalité «apparente», de synthese entre I’orthodoxie chrétienne et
les cultures locales™.

Les Fglises d’inspiration pentecotiste se réfeérent constamment a la Bible.
Elles professent le baptéme chrétien et préchent l'intégrité morale. Ce qui
est un appat pour les Chrétiens des Eglises chrétiennes traditionnelles (ca-
tholique et protestante) croyant ainsi avoir affaire a une religion en parfaite
consonance avec leur credo. En plus, en intégrant les pratiques tradition-
nelles, comme celles de la libération de la sorcellerie ou du mauvais sort, ces
FEglises apparaissent bien comme des FEglises inculturées et respectueuses
des traditions des peuples. Et, pourtant, elles font en réalité un syncrétisme
qui édulcore et manipule a la fois I'orthodoxie de la foi chrétienne et les va-
leurs traditionnelles africaines.

Trois autres atouts qui font le succes et permettent la propagation ra-
pide de cette religion : la place prépondérante qu’elle accorde aux miracles,
I'usage massif des moyens de communication de masse avec toutes ses tech-
niques de marketing et l'organisation en réseaux de petites communautés
bien enracinées du niveau local.

Le credo pentecotiste « Jésus est la solution » est devenu une arme persua-
sive pour les masses populaires pauvres en quéte de bonheur et de progres
socio-économique. Cette religiosité définie en fonction de son utilité maté-
rielle immédiate, ne peut que paraitre fascinante et attirante pour des popu-
lations en quéte des solutions immédiates.

Tous ces éléments évoqués ont permis aux Eglises pentecotistes de trouver
un terrain propice en Afrique ; un continent dont les populations sont en quéte
de bien-étre et ou la solidarité est considérée comme une des valeurs cardi-
nales de la société. Ajoutons aussi que le discours des solutions miraculeuses
souvent miroitées par ces Eglises pentecdtistes ne pouvait trouver terrain fer-
tile qu'aupres des populations en panne de rationalité et de bon jugement.

28 Cf.F. LENOIR, Les métamorphoses de Dieu. Des intégrismes aux nouvelles spiritualités
(Pluriel), Paris, Fayard, 2010, p. 82-87.

29 Cf. F. LENOIR, Les métamorphoses de Dieu, p. 82-87.

30 Cf. F. LENOIR, Les métamorphoses de Dieu, p. 84-85.



50 Jules MUANDA KIENGA

2.5. Un déficit de rationalité et de discernement

La religion est une dimension fondamentale de '’homme. Elle est en fait
une vraie énergie qui dicte les principes régulateurs de la vie de I'homme.
Elle peut donc porter '’homme a un mieux-étre, tout comme l'entrainer a une
dérive existentielle. L’histoire de I'humanité nous renseigne en fait sur I'im-
pact positif des religions sur le vécu des peuples, tout comme sur les risques
de fidéisme, de fondamentalisme et d’obscurantisme auxquels peut porter
une religiosité mal comprise et mal éclairée.

Nous convenons donc avec Walter Kasper que « croire est un mot riche de
sens. Mais il résulte de cette polysémie qu’il risque d’étre employé a mauvais
escient. L’étre et le non-étre de la foi, la foi et la superstition figurent souvent
cote a cOte, et il arrive parfois qu’ils soient confondus. Il est facile d’abuser
de la disposition a croire (...) »*. Le risque d’aliénation et de manipulation
de la religion est donc réel surtout aupres des populations qui ne disposent
pas du tout de clés d’interprétation et de compréhension du monde et de ses
phénomenes.

Les statistiques de 'UNESCO établies en 2009 indiquent qu'un tiers de
la population subsaharienne (37,1%), soit 163 millions, est analphabete®. Ils
ne peuvent ni lire ni écrire, et donc ni accéder a certains instruments de for-
mation et d’information sur la santé, sur la technique, sur I'environnement,
etc. Si hier, les sociétés traditionnelles africaines assuraient la formation des
jeunes par des écoles d’initiation et par d’autres formes d’éducation, ces
structures éducatives ont aujourd’hui disparu. Il s’est créé un vide éducatif
qui expose une grande partie de la population a I'ignorance.

A cette carence, il faut ajouter les difficultés que présente le systéme
éducatif actuel de pays africains, comme la République Démocratique du
Congo. Il s’agit des difficultés liées au mode de transmission des connais-
sances, a leur assimilation et a leur concrétisation®. En effet, beaucoup d’ap-
prenants ne maitrisent plus les langues de l'apprentissage. Par conséquent,

31 W. KASPER, La foi au défi. Traduit de I'allemand par Florence Quillet, 2¢ éd., Montrouge,
Nouvelle cité, 1994, p. 12.

32 Cf. le Rapport de TUNESCO sur l'alphabétisation dans le monde : UNESCO, Le défi
mondial de l'alphabétisation. Bilan de I'alphabétisation des jeunes et des adultes a mi-
parcours de la décennie des Nations unies pour l'alphabétisation 2003-2012. Préparé
et établi par Mark Richmond, Clinton Robinson, Margaret Sachs-Israél, Paris, Unesco,
2009.

33 Cf. D. MUMENGI, L’avenir a bras le corps. Prospective pour le développement de la
République Démocratique du Congo, (Collection « Prospective »), Kinshasa, Editions
Universitaires Africaines, 2001, p. 45-109.



La théologie africaine et les nouveaux mouvements religieux 51

ils ne réussissent pas a appréhender les concepts et a les traduire dans leur
réalité quotidienne.

En outre, s'il est vrai que 1'école doit ouvrir les jeunes a 'universel, il faut
dire que la formation en Afrique est souvent calquée sur le modele occiden-
tal. On apprend, par exemple, la géographie des pays du Nord, tout en res-
tant ignorant sur celle de sa province d’origine. Les instruments d’appren-
tissage font aussi souvent défaut : on parle d’atome et de molécule, sans que
I'apprenant ne soit allé dans un laboratoire ; on apprend I'informatique sans
disposer d"un ordinateur. Il en est de méme pour les étudiants en médecine :
certaines facultés de médecine n’ont méme pas de structures de santé adap-
tées a I'apprentissage des étudiants.

A coté de ces déficiences, relevons aussi la crise des modeles éducatifs.
Nous savons pourtant que les apprenants ont besoin de modeles dont ils
doivent s’inspirer et imiter. Quel message éducatif envoient ces brillants en-
seignants d’université qui, par opportunisme politique, renient tous leurs
enseignements de droit ou d’économie ?

Nous sommes en fait en présence d’un systeme éducatif qui bourre les
apprenants de théories, mais ne les aide pas a impacter positivement leur
milieu et leur vécu quotidien. Elle est une formation qui reste sur la peau.

Toutes ces déficiences sur la formation évoquées ont des répercussions
négatives sur tous les secteurs de la vie de 1" Africain, notamment sur le plan
socio-économique, sanitaire et méme religieux. Pour Yves Mudimbe, « le pé-
ril de l'intelligence n’est plus une menace potentielle, mais une réalité de
tous les jours: nous sommes dans l'ére de 1'obscurantisme religieux (...) »*.
Et, I'obscurantisme religieux est a la base de plusieurs maux sociaux : des
malades qui meurent parce quau lieu d’étre acheminés dans les centres
hospitaliers, sont plutdt virés chez des pasteurs charlatans ou ils subissent
de longues et épuisantes séances de délivrance ; des familles divisées parce
que certains ont été identifiés comme des sorciers ; des enfants maltraités et
abandonnés dans la rue parce que déclarés sorciers par un pasteur. A ces
exemples, on peut joindre bien d’autres drames humains qui sont le fait de
I’obscurantisme religieux.

L’étude approfondie de ces NMR nous a permis d’identifier et com-
prendre les différents facteurs qui président a leur émergence et leur enraci-
nement dans les sociétés africaines avec toutes conséquences sociales qui s’en

34 V.Y. MUDIMBE, Regard sur I'Eglise du Zaire, dans Cahiers des Religions Africaines, vol.
14, n. 27-28 (janvier-juillet 1980), p. 80-81.



52 Jules MUANDA KIENGA

suivent. Ne pouvant rester a ce niveau descriptif, nous pensons qu’il revient
aux chercheurs de tous bords, et aux théologiens surtout, de s’interroger sur
la portée de ce phénomene religieux a impacts multiples. C’est donc avec le
regard du théologien (catholique) que nous avons procédé a I'évaluation de
ces NMR et a tirer des « lecons ».

3. Regard critique des NMR et chantiers théologiques

3.1. Evaluation philosophique, sociologique et théologique

- Partant des grands penseurs du phénomene religieux, comme Nietzsche,
Marx, Freud et Heidegger, nous qualifierons la spiritualité professée par les
NMR d’« illusion », d"« opium » et de « névrose ». « [llusion », parce qu’elles
ne sont qu'une « projection de l'essence de 'homme hors de lui-méme »*
. « Opium », dans le sens ou ces spiritualités sont comme une drogue qui
plonge dans une situation d’euphorie, mais enfonce en réalité dans un état
d’aliénation®. « Névrose obsessionnelle », car ces spiritualités prennent
en réalité origine dans le complexe parental du croyant qui, vivant encore
son état d’enfance, voit en Dieu ce Pere tout-puissant capable de résoudre
tous problemes et apaiser ses angoisses existentielles”. Dans ce méme
sens, Jean-Marie Matutu les qualifie de « spiritualités incestueuses » :
« (...) propres au monde de l'infans et caractérisées par des préoccupations
«jouissives», celles qui donnent au sujet I'illusion de combler le manque et le
rendent incapable de différer sa satisfaction, en acceptant I'épreuve du réel
qui implique le travail afin d’améliorer la qualité de la vie et de transformer
I'environnement »*.

- Du point de vue de théologique, nous constatons que nous avons affaire
a des spiritualités «syncrétiques» ; un syncrétisme entre le christianisme et la
religion africaine traditionnelle. Si la question de 'intégration des éléments
culturels dans le christianisme est bien légitime, il s’agit ici d"un syncrétisme
qui caricature et dénature aussi bien le christianisme que la religion africaine
traditionnelle. C’est ici que nous percevons l'influence remarquable du Pen-

35 Cf. L. FEUERBACH, L’essence du christianisme. Traduction de Jean-Pierre Osier,
Maspero, 1968, p. 129-130 ; A. DURAND, Ludwig Feuerbach : la religion de 'Homme,
dans https://journals.openedition.org/trajectoires/213 (consulté le 21/06/2019).

36 Cf. K. MARX, Contribution a la critique de la philosophie du droit de Hegel. Traduction de
A. Baraquin, Paris, Ed. Sociales, 1975, p. 197.

37 Cf. S. FREUD, Un souvenir d’enfance de Léonard de Vinci, Paris, Gallimard, 1977, p.
124-125.

38 J.-M. MATUTU, Dieu, le bonheur et la sorcellerie en Afrique. Perspectives psychologiques
et religieuses de libération, Paris, L'Harmattan, 2011, p. 114.



La théologie africaine et les nouveaux mouvements religieux 53

tecotisme sur les NMR. En effet, reconnu pour sa plasticité, ce mouvement
religieux répond en fait a la logique du marché qui veut que 1'offre s'adapte
a la demande. Ainsi, pour gagner leurs adeptes, les NMR vont présenter une
religion taillée sur mesure ; dans le cas échéant, une religion qui offre le bon-
heur terrestre immédiat et sans efforts.

Toujours a propos de leur « plasticité », les NMR font preuve de leur ca-
pacité d’'intégrer les éléments culturels africains dans la maniere de vivre et
célébrer la foi chrétienne. Il y a certes une dynamique qui va dans ce sens,
mais disons qu’on est loin de l'inculturation africaine du message chrétien,
car les éléments de la religion africaine ne sont pas correctement intégrés dans
la foi chrétienne. Prenons 'exemple de comment la maladie est comprise et
gérée dans les NMR. L’approche de ces NMR est plutdt réductrice : elle né-
glige 'aspect médical de la prise en charge du malade au profit des séances de
délivrance. La guérison est attendue comme un miracle qui doit venir du ciel,
par le seul effet de la priere. Et pourtant, sil est vrai que la tradition africaine
attribue la maladie a la possession de quelque esprit maléfique (cause condi-
tionnante), elle reconnait pourtant qu’elle est due a des agents pathogenes, a
I'environnement ou une alimentation malsaine (causes causales). Et d’ailleurs,
l'itinéraire thérapeutique des sociétés traditionnelles africaines comprend aus-
si bien l'aspect « médico-magique » que celui « psycho-moral »*.

- En outre, si ces NMR se prétendent « chrétiens », ils ne refletent en réa-
lité ni I'image de Dieu ni celle de 'homme révélées en Jésus-Christ. En ef-
fet, le Dieu qui se révele en Jésus-Christ est loin d’étre ce Dieu thaumaturge
que présentent les NMR se servant d’une lecture biaisée des Ecritures. I est
un Dieu qui, pour sauver '’homme, s’est anéanti, assumant la condition hu-
maine et prenant sur lui la croix jusqu’a la mort (cf. Phil 2, 6-11). De plus,
I’'homme présenté dans ces NMR est loin d’étre ce partenaire de Dieu qui,
par son travail et son engagement, collabore a son propre salut et a celui de
la création tout entiére. En effet, dans les NMR, la vie de foi, tout comme la
priere, semblent beaucoup plus tournées vers la quéte du miracle plutot qu'a
I'engagement du chrétien dans la vie de la cité.

- Relevons enfin que derriere ces NMR s’expriment bel et bien de vraies
aspirations des hommes et femmes d”Afrique : aspiration a la prospérité et

39 Cf.L.-V. THOMAS - R. LUNEAU, La terre africaine et ses religions, p. 243-246 ; A.-M.
NLANDU VUNA, De 'empathie a la compassion. Pour une effective prise en charge du
malade dans le contexte de I'Eglise-Famille de Dieu au Mayombe. Pars dissertationis ad
Doctorantum in Theologia cum specializatione in Theologia Pastoralis Sanitarie, Romae,
2012, p. 16-18 ; 35-65.



54 Jules MUANDA KIENGA

au mieux-étre ; aspiration a vivre la vie de foi dans des communautés so-
lidaires. De ce fait, nous pouvons dire que ces NMR suggerent, bien que
de maniere plutot biaisée, une maniere de vivre et de célébrer la foi en Jé-
sus-Christ. Ainsi, au lieu de « jeter le bébé avec l'eau sale », il convient de
convertir ce « danger d’aliénation » en « promesse et piste de libération »*.
C’est dans cette dynamique que doivent s’inscrire aussi bien l'effort d’incul-
turation du message chrétien en Afrique que la « nouvelle évangélisation ».

3.2. Chantiers théologiques

De ce qui précede, nous pensons que les théologiens africains, a qui re-
vient la mission de penser et repenser le salut chrétien en contexte africain,
doivent davantage s'impliquer dans deux chantiers : la formation des chré-
tiens ; édification et la consolidation d’une Eglise-famille de Dieu.

3.2.1. La formation et 'accompagnement des chrétiens

Notre regard sur la situation religieuse en RDC comme ailleurs en Afrique
subsaharienne, a mis en évidence I'impérieuse nécessité de former les chré-
tiens a une foi adulte. En effet, non seulement que cette formation les aide a
résister aux vendeurs d’illusion sans scrupule, elle leur permet aussi de ren-
forcer leurs convictions personnelles et témoigner ainsi efficacement de leur
foi dans un monde en perpétuelles mutations. En effet, la foi est comme une
« épée a deux tranchants » : quand elle est bien éclairée, elle est une véritable
énergie qui propulse 'homme dans son élan vers le mieux-étre ; tandis que
mal éclairée, elle devient un véritable facteur d’aliénation et d’avilissement.
C’est dans ce sens d’ailleurs que le premier Synode pour I’ Afrique considé-
rait la formation a la foi comme une priorité de 1'ceuvre de I'évangélisation
de I’ Afrique. Car, « L'Eglise en Afrique, pour étre évangélisatrice, doit « com-
mencer par sévangéliser elle-méme. [...] Elle a besoin d’écouter sans cesse
ce qu’elle doit croire, ses raisons d’espérer, le commandement nouveau de
I'amour »*.

Vu les enjeux, les aspirations existentielles identifiées et les carences
constatées, nous pensons que cette formation doit porter essentiellement
sur : 1) I'assainissement de I'idée de Dieu ; 2) la formation biblique ; 3) I'ini-
tiation a la priere ; 4) le sens chrétien de la maladie ; 5) I'engagement so-
cio-politique du chrétien.

40 J.-C. MBIMBI MBAMBA, La phénoménologie de la religion du jeune Heidegger et sa
signification pour la théologie. Contribution a la critique de la religiosité africaine, Frankfurt
am Main, Peter Lang, 2012, p. 274.

41 J.-C. MBIMBI MBAMBA, La phénoménologie de la religion, p. 76.



La théologie africaine et les nouveaux mouvements religieux 55

a) L’assainissement de I'idée de Dieu

La mission de 'Eglise est celle de propager la foi et le salut apporté par
le Christ®. Il s’agit de la foi au vrai Dieu qui se révele en Jésus de Nazareth,
mort sur la croix et ressuscité d’entre les morts. Cette tiche confiée a I'Eglise
consiste donc, pour reprendre les paroles de 1’Apdtre Paul, a « proclamer la
Parole de Dieu a temps et a contretemps, a réfuter, a exhorter et a ramener a
la saine doctrine » (2 Tim 4, 2).

En effet, un des dangers auxquels la foi est exposée est celui de I'idolatrie.
Comme le dit si bien Bernard Sesboiié : « il y a dans notre désir de connaitre
Dieu un danger d’idolatrie, celui de construire un Dieu a notre portée. Le
Dieu vivant est toujours infiniment au-dela de ce que nous pouvons penser
de lui. Cest pourquoi il nous surprend et nous déconcerte. Croire ne peut
étre qu'un don de Dieu, parce que seul Dieu peut nous parler de Dieu »*.

L'Evangélisation de I’ Afrique fait aussi face aujourd’hui a ce danger d’ido-
latrie. L’analyse de ces NMR a mis en évidence l'idée que tant d’hommes et
femmes en Afrique se font de Dieu : un Dieu Tout Puissant toujours prét a
se tenir aux cotés d’'un homme dépourvu et incapable de survivre sans son
intervention miraculeuse et providentielle.

Toute sa vie durant et pendant son ministere messianique, Jésus Christ
a lutté contre I'idée d’un Dieu thaumaturge qui transformerait le cours des
choses par une baguette magique. Sa venue dans le monde a annoncé les
couleurs : il est né dans une mangeoire, au milieu des bergers, de parents de
modeste condition. Soumis aux assauts du Prince des Ténebres dans le dé-
sert (Lc 4, 1-13 ; Mt 4, 1-11), ot il vécut le manque et le dénuement, il refusa
mordicus de succomber a la tentation d’instrumentaliser Dieu, de 'utiliser
pour ses propres intéréts, pour sa propre gloire et son propre succes. C'est
cette lutte qu’il mena jusqu’au bout, jusqu’a la croix. Déja mis sur la croix,
avant qu’il n’expire, il entend encore dire autour de lui : « Si tu es le fils de
Dieu, descends de la croix... Il en a sauvé d’autres et ne peut se sauver lui-
meéme ; s'il est le roi d'Israél, qu’il descende maintenant de la croix, et nous
croirons en lui ! » (Mt 27, 40-44).

42 Cf. Ad gentes, n. 5.
43 B. SESBOUE, Croire. Invitation a la foi pour les femmes et les hommes du XX¢ siécle,
Paris, Droguet et Ardant, 1999, p. 51.



56 Jules MUANDA KIENGA

Jésus nous prévient par-la de la tentation d’un Dieu Tout puissant et mi-
raculeux qui ne connait pas la force salvifique de la croix. Il nous invite donc
a le suivre dans la fidélité et dans la Vérité a la Parole de Dieu ; auxquelles on
ne peut arriver qu'assumant avec lui la Croix.

Il est aujourd’hui plus que jamais impérieux que l'’évangélisation de
I’ Afrique passe par un « assainissement », ou encore une « déconstruction »*
de l'idée de Dieu véhiculée dans ces spiritualités. Cet assainissement consis-
tera concretement a se défaire de cette idée d'un Dieu Thaumaturge et tour-
ner le regard vers le vrai Dieu qui se révele en Jésus Christ, crucifié, mis au
tombeau et ressuscité.

Cette préoccupation d’assainissement de I'idée de Dieu, ou de « re-concep-
tion de Dieu » a été aussi I’objet de la réflexion théologique du Pasteur protes-
tant Dietrich Bonhoeffer®. Dans ses Lettres Théologiques, notamment dans
celles du 30 avril 1944, du 8 juin 1944 et du 16 juillet 1944, Bonhoeffer se de-
mande comment ’homme moderne peut réinterpréter le rapport du Christ
avec le monde et vivre le christianisme dans un monde, « devenu majeur »
(miindige Welt). Il estime en effet que le christianisme, tel qu’il a été jusque-la
compris et vécu dans le monde occidental, n’a pu aider ’homme a prendre
en charge son propre destin. Cette forme de christianisme, fortement mar-
quée par le Moyen-Age, a en effet véhiculé I'idée d"un Dieu « deus machina »,
le « bouche-trou » qui doit suppléer les limites de ses connaissances.

Pour Bonhoeffer, ’homme moderne, vivant dans un monde devenu
adulte, doit abandonner cette « forme occidentale du christianisme », ou
mieux de cette « forme d’expression de 'homme dépendante de I'histoire et
périssable », et inaugurer une nouvelle forme de christianisme, un « chris-
tianisme sans religion » (lettre du 30 avril 1944). Celui-ci signifie la fin de la
« religion et de son Dieu », c’est-a-dire de cette forme de religion qui exalte la
toute-puissance de Dieu face a I'impuissance de I'homme. Ce « christianisme
sans religion » recommande de « vivre dans le monde comme etsi Deus non
daretur » (lettre du 16 juillet 1944), c’est- a-dire avec I’hypothese de l'absence
de Dieu ; de ce Dieu de la religion, tout-puissant, qui écrase ’homme dans
sa volonté d’autonomie. L'homme devra plutot « vivre devant Dieu et avec
Dieu, sans Dieu » (lettre du 16 juillet 1944), c’est-a-dire vivre devant et avec
le Dieu de Jésus Christ, qui se révele dans I'impuissance de la croix. Il sagit

44 J.-C. MBIMBI MBAMBA, La phénoménologie de la religion, p. 273.

45 Sur la pensée de Bonhoeffer, lire : D. BONHOEFFER, Résistance et soumission ; R.
GIBELLINI, Panorama de la théologie du XX¢ siecle. Traduction de litalien par Jacques
Mignon, Paris, Cerf, 1994, p. 119-138.



La théologie africaine et les nouveaux mouvements religieux 57

d’un Dieu quin’est pas simplement au-dela, mais « au centre de notre vie tout
en étant au-dela » (lettre du 30 avril 1944). Le Dieu de Jésus Christ « appelle
I'homme a la vie », a « souffrir avec Dieu de la souffrance que le monde sans
Dieu inflige a Dieu » (lettre du 18 juillet 1944).

C'est dans la méme direction que s’oriente Jiirgen Moltmann. Il estime
aussi que c’est la mort de Jésus en croix qui doit identifier comme « authen-
tiquement chrétien » tout discours sur Dieu, sur la création, sur l'histoire,
sur I'Eglise et sur la foi*. Outre le fait que la croix du Christ est la clé d’in-
terprétation qui nous permet d’authentifier tout ce qui se dit « chrétien »,
Moltmann ajoute qu’elle a aussi une vertu « thérapeutique » : elle nous libere
d’une religion idolatre ou « obsessionnelle » par laquelle 'homme exorcise
son incapacité a affronter les problemes de son existence. La Croix de Jésus
invite '’homme a accepter la finitude de son existence, mais en méme temps
a s'engager pour transformer la souffrance en une opportunité de salut®.

b) La formation biblique

Les Peres du premier Synode africain avaient bien compris que le défi de
I'inculturation du message chrétien en Afrique consistait « a faire en sorte
que les disciples du Christ puissent assimiler toujours mieux le message
évangelique, restant cependant fideles a toutes les valeurs africaines authen-
tiques »*. Relevant le role central de la Parole de Dieu dans la nouvelle évan-
gélisation du continent, ils recommandaient ardemment une « renaissance
biblique » dans I'Eglise africaine®. Celle-ci devra viser, entre autres, a mettre
la Bible a la portée de tout le peuple de Dieu et a le former a la lire adéqua-
tement.

¢) L’initiation a la priére

La foi chrétienne se nourrit de la priere. C'est en fait dans I'intimité de
la priere que Dieu se révele a 'homme et que '’homme se confie a Dieu. La
priére est donc une dimension fondamentale de la vie du croyant. La vie de
Jésus est d’ailleurs ponctuée par la priere: il prie lors de son baptéme qui est
I’événement qui inaugure sa mission prophétique (Lc 3, 21-22) ; il prie avant
de prendre des décisions importantes, comme le choix de ses disciples (Lc 6,

46 Cf. J. MOLTMANN, Le Dieu crucifié. La croix du Christ, fondement et critique de la
théologie chrétienne. Traduit de I'allemand par B. Fraigneau-Julien, Paris, Cerf, 2012, p.
231-232.

47 Cf. J. MOLTMANN, Le Dieu crucifié, p. 339-340.

48 JEAN-PAUL Il, Ecclesia in Africa, n. 78.

49 Cf. Second rapport du Cardinal Thiandoum, dans M. CHEZA (éd.), Le synode africain.
Histoire et texte, p. 183-184.



58 Jules MUANDA KIENGA

12-13) ; il se retire pour prier apres avoir enseigné et opéré des guérisons (Lc
5, 15-16) ; il gravit la montagne pour prier et, pendant qu’il prie, il est trans-
figuré (Lc 9, 28-29) ; il prie pour Pierre afin que sa foi ne défaille pas (Lc 22,
32) ; il prie avant d’entrer dans sa Passion (Lc 22, 39-47) ; il prie sur la Croix
(Lc 22, 39-47).

Pour prévenir les chrétiens de ces tentations qui menacent leur foi et les
aider a rester quotidiennement en communion de vie avec la Trinité, 'Eglise
a la charge de les éduquer a la vraie priere, celle que le Pere inspire lui-
méme a ses fils par I'Esprit Saint. Sil est vrai que la priere releve du domaine
de l'intimité entre Dieu et 'homme, il convient aussi de souligner qu’il est
I'exercice auquel tout disciple du Christ doit étre initié. Les disciples de
Jésus-Christ ont d’ailleurs été a I'école de la Priere de leur Maitre.

En ce qui concerne I'Eglise d’ Afrique, il nous sied de rappeler que la nou-
velle Evangélisation dans laquelle elle est engagée, vise fondamentalement
a redynamiser la foi de I'ensemble du Peuple de Dieu, aussi bien celle des
clercs que des laics, afin que tous parviennent a la maturité spirituelle et par-
ticipent a la construction du Royaume de Dieu. Cette redynamisation de la
foi passe entre autres par la redécouverte du sens de la priere et de sa force
d’inspiration dans le témoignage de foi que tout chrétien a a rendre quoti-
diennement dans 1'Eglise et dans le monde.

Parlant de I'éducation a la priere, il y a a reconnaitre que, contrairement
aux religieux et aux prétres qui regoivent une initiation spécifique au cours
de leur formation du séminaire et du noviciat, les fideles laics, eux, n’en bé-
néficient pas autant. Comme nous l'avons dit pour la formation chrétienne
en général, I'éducation a la priere est elle aussi assez embryonnaire : elle se
limite bien souvent a 'apprentissage de quelques formules de prieres tradi-
tionnelles, sans aider suffisamment 1'orant a saisir toute la portée et le sens
chrétien de ce vis-a-vis avec Dieu.

L’Eglise d’ Afrique se caractérise certes par la vivacité de ses assemblées
de priere ; ce qui est admirable. Mais, de la, peut-on dire, comme s’interro-
geait un des Péeres du premier synode africain, que toutes ces assemblées de
priere aident vraiment ’homme a s’élever vers Dieu, de maniere a ce qu’il
entende sa voix et puisse l'assimiler®? La question peut étre aussi posée
en ces termes : est-ce que la priere, telle qu’elle est comprise et vécue dans

50 Cf. J.-P. MESSINA, Actualité du dialogue interreligieux en Afrique, dans J. NDI-OKALLA et
A. NTALOL} (Mgr) (dir.), D’un synode africain a I'autre. Réception synodale et perspectives
d’avenir : Eglise et société en Afrique, Paris, Karthala, 2007, p. 142-143.



La théologie africaine et les nouveaux mouvements religieux 59

les différentes assemblées de priere qui se tiennent ici et 1a dans les Eglises
d’Afrique, dans les stades et méme dans les rues, correspond a la conception
chrétienne de la priere ?

L’intention sous-jacente n’est nullement celle de nier aux chrétiens
d’Afrique la capacité de prier convenablement, ni de banaliser toutes ces
prieres que ces femmes et hommes d’Afrique élevent en toute confiance et
en toute innocence vers leur Dieu, quelle que soit la maniere dont ils le font.
I s’agit bien au contraire de voir comment les accompagner et les aider a
trouver dans la priere et dans toutes les célébrations liturgiques un espace
privilégié de communion avec Dieu ; un espace dans lequel ils peuvent a la
fois confier leurs joies, leurs frustrations et leurs attentes a Dieu, mais aussi
écouter sa voix qui leur parle au fond de leurs cceurs et au cceur de leurs vies.
Dans ce sens, nous convenons avec Cibaka Cikongo que la premiere tache de
I'inculturation liturgique en Afrique devra étre la formation a la priere. Au-
trement, les célébrations liturgiques, censées étre des lieux de communion
entre Dieu et son Peuple, risqueraient d’étre plutdt source des malentendus
et des déformations nuisibles a la foi chrétienne'.

Un regard sur l'univers religieux de 1’Afrique aujourd’hui montre com-
ment la « religiosité-miracle » a marqué les mentalités, les comportements et
I'expression de la foi des individus. Il suffit en fait de voir comment les gens
prient dans les différents groupes de priere, que ce soit dans les NMR ou
dans les Eglises dites traditionnelles, protestante et catholique.

Dans sa lettre du 15 juillet 1980, le Cardinal Joseph Malula, Archevéque de
Kinshasa (1964-1989), donnait des indications pastorales intéressantes aux fi-
deles de I’ Archidiocese de Kinshasa, en ce qui concerne la bonne marche des
Groupes du Renouveau dans 1'Esprit. Définissant I'identité de ces Groupes
de priere au sein de I'Eglise, il invitait les chrétiens a éviter certaines pra-
tiques et idées erronées de la priere : mener une vie de priere au détriment de
ses devoirs d’état ou encore concevoir la priére comme de la magie®.

Tout en fustigeant certains dérapages observés, I’Archevéque de Kinshasa
appelait les chrétiens a saisir le sens authentique de la priere ; celle qui met

51 Cf. CIBAKA CIKONGO, Dieu ou le veau d’or. Réflexions sur quelques aspects
de linculturation de la liturgie. Cas du Diocese de Mbuji-Mayi, Kinshasa, Editions
Universitaires Africaines, 2005, p. 102-103.

52 Cf. MALULA (Cardinal), Lettre du 15 juillet 1980, dans L. DE SAINT MOULIN
(rassemblement et présentation), CEuvres complétes du Cardinal Malula, vol. 3, Textes
concernant I'lnculturation et les Abbés, Kinshasa, Facultés Catholiques de Kinshasa,
1997, p. 161.



60 Jules MUANDA KIENGA

I'homme en communion avec Dieu, le porte a la conversion de cceur, lui
donne le courage d’affronter les événements de la vie et la force d’assumer
avec responsabilité ses engagements dans le monde. C'est a cette priere que
le chrétien doit s'éduquer. Ainsi comprise, la vraie priere est un dialogue
sincere, profond, sobre et spontané entre ’homme et Dieu. Elle ne consiste
donc pas en interminables bavardages ou rabachages (cf. Mt 6, 7-8), encore
moins en des incantations tonitruantes, comme souvent c’est le cas dans de
nombreuses assemblées de priere des Eglises chrétiennes d’ Afrique.

Sila priere est pour Jésus un appel de ’'homme a I'intervention paternelle de
Dieu, source de toute grace et de tout bien, elle ne le dispense nullement de
l'effort et del'engagement. Bien au contraire, priere et action se compénetrent:
la priere, en tant que communion de Dieu avec I'homme, appelle a 'action ;
et laction, comprise comme participation active de 'homme a l'ceuvre
recréatrice de Dieu dans le monde, réalise et augmente cette communion.
De ce fait, le travail de ’homme devient une priere, c’est-a-dire élévation de
I’humanité vers sa pleine Rédemption.

La « vraie priére » ne peut donc jamais étre comprise ni comme quelque
chose qu’on impose a Dieu, ni comme une recette magique et encore moins
un sédatif. Elle s’insere dans le projet salvifique de Dieu et appelle ainsi
'orant a I'action. Il est donc temps que les chrétiens d’Afrique comprennent
que priere chrétienne et action se compénetrent. En effet, ces deux recom-
mandations de I’ Apotre Paul doivent toutes les deux étre entendues et conju-
guées : « Priez sans cesse » (1 Th 5, 17) et « travaillez jour et nuit » (2 Th 3, 8).

d) Le sens chrétien de la maladie

La question de la maladie et de la santé a toujours été objet de l'atten-
tion pastorale des Eglises d’Afrique. Il s’agit non seulement de construire
des infrastructures de santé et de former le personnel médical, mais aussi
et surtout d’évangéliser les Fils et Filles d’Afrique dans leur approche de la
maladie et de la souffrance Car, sous l'influence de la tradition et des « spiri-
tualités-miracles », la maladie est souvent vécue comme une expérience exis-
tentielle dramatique aussi bien pour l'individu que pour la communauté.
Souvent attribuée aux esprits maléfiques et aux sorciers, la maladie souléve
suspicions et divisions dans la société africaine.

Les deux Synodes spéciaux pour 1’Afrique se sont particulierement pen-
chés sur les problemes de santé et de maladie®. Il en résulte la nécessité

53 Nous faisons allusion ici au document préparatoire du premier Synode pour I'Afrique
(Document de travail, Synode spécial des évéques pour I'Afrique, Paris, Centurion-Cerf,



La théologie africaine et les nouveaux mouvements religieux 61

d’une approche globalisante de la problématique de la santé. Outre la tache
de construire les structures médicales et d’organiser le systeme de santé
(la constitution des mutuelles de santé par exemple), les Eglises d’Afrique
entendent donner aux populations une éducation sanitaire de base, les ins-
truire sur la vision chrétienne de la maladie et leur offrir un accompagne-
ment spirituel et moral adéquat.

L’opportunité d’une pastorale spécifique de la santé se ressent fortement
aujourd’hui plus que jamais, lorsqu’on voit comment les chrétiens affluent
chaque jour chez des Prétres et des Pasteurs pour y chercher réconfort. Dail-
leurs, la grande ruée des fideles vers les nouveaux mouvements religieux,
s’explique surtout aussi par le fait que nombreux pensent y trouver réponse
a leurs problemes de santé ou a ceux de leurs proches. Il nous semble impor-
tant d’indiquer, sans prétendre étre exhaustif, deux points sur lesquels les
Eglises d’Afrique doivent encore insister davantage pour une pastorale de
la santé qui se veut étre une réponse chrétienne au probleme de la maladie :
I'annonce de la «Croix» dans la vie chrétienne ; I'accompagnement des per-
sonnes malades.

Mettre la Croix du Christ au cceur de 'annonce chrétienne ne veut nul-
lement dire accepter la fatalité ou se résigner face a la souffrance ou a la
maladie. Bien au contraire, c’est affronter la souffrance et la maladie avec le
courage et I'espérance du Christ qui, non seulement a guéri et consolé les
malades, mais a lui-méme assumé la souffrance et 1'a transformée en une
offrande d’amour pour les autres.

Ainsi, 'Eglise d’ Afrique devra éduquer les chrétiens a se défaire de I'idée
selon laquelle la maladie serait une punition divine ou une possession. Elle
les aidera a combattre la mentalité fataliste face a la souffrance et a la mala-
die. Le chrétien aura plutot a combattre avec énergie la maladie en tirant pro-
fit de tous les apports de la médecine et de I'hygiene. En tout état de cause,
il devra assumer la souffrance comme faisant partie du mystere de ’homme
a I'exemple du Christ lui-méme et de nombreux Saints qui ont donné un
sens salvifique a la souffrance. Car, lorsqu’elle est vécue dans la foi et dans
la fidélité, la souffrance peut devenir un «moment de grace», c'est-a-dire un
moment d’expérience mystique intense, une occasion de donner un témoi-
gnage de fidélité envers Dieu, qui peut faire grandir la foi de la communauté

1993, n. 88, p. 71), au Rapport introductif du cardinal Thiandoum, dans M. CHEZA (éd.),
Le synode africain, p. 40 ; a quelques interventions pertinentes de certains Evéques
africains (p. 105ss). Voir aussi : JEAN-PAUL |l, Ecclesia in aftica, n. 116 ; BENOIT XVI,
Africae munus, n. 139-141.



62 Jules MUANDA KIENGA

ecclésiale.

Le ministere de 'accompagnement des malades est donc un champ pasto-
ral qui est vital pour 1'Eglise et, pour I'Eglise d’ Afrique en particulier. La né-
cessité et la pertinence d"un tel ministere dérivent du fait que c’est 'homme,
et plus précisément I'homme souffrant, qui est au cceur de la mission ré-
demptrice du Christ, et de ce fait, de celle de 1’Eglise54.

e) L’éducation a I'engagement socio-politique

Nous n‘avons cessé de relever I'étroite connexion qu’il y a entre évangile
et promotion humaine. Essentiellement centré sur le mystere de la mort et
de la résurrection, le message évangélique de Jésus Christ est une «Bonne
Nouvelle» du salut, une annonce de libération des peuples: libération de tout
ce qui entrave leur liberté et leur plein épanouissement. Ce lien intime entre
annonce chrétienne et promotion humaine qui se trouve au cceur méme de
I’évangile, doit s'exprimer et se développer nécessairement dans toute 'ac-
tion évanggélisatrice de I'Eglise®.

Il va donc sans dire que « I'enseignement et la diffusion de la doctrine
sociale font partie de la mission d’évangglisation de I'Eglise »*. Car, la tache
de I'Eglise est celle de scruter les signes des temps, d’éclairer les hommes et
féconder toutes les réalités humaines avec I'Evangile de Jésus Christ.

Tout au long des siecles, 'Eglise a toujours exercé cette mission éducatrice
aupreés du peuple de Dieu. S'inspirant des Saintes Ecritures et riche de son
expérience millénaire sur les questions sociales, I'Eglise a élaboré un ensei-
gnement social qui offre des idées intéressantes sur le projet d’une socié-
té juste, solidaire et respectueuse de la dignité humaine. Cet enseignement
contenu dans différentes encycliques”, représente une véritable mine d’or
pour 'humanité et une source d’inspiration pour toutes les sociétés en quéte
de justice, de paix et de bien-étre.

Cet enseignement s’avere aujourd’hui plus que jamais nécessaire pour
un continent comme I’Afrique qui peine a sortir du cercle infernal des dic-
tatures, des guerres et de la mauvaise gouvernance. Les deux synodes des

54 Cf. JEAN-PAUL Il, Lettre apostolique Salvifici doloris, 11 février 1984, n. 3.

55 Cf. FRANCOIS, Exhortation apostolique Evangelii Gaudium, 24 novembre 2013, n. 178.

56 JEAN-PAUL Il, Lettre encyclique Sollicitudo rei socialis, 30 décembre 1987, n. 41.

57 Nous trouvons la doctrine sociale de I'Eglise dans les différents documents du Magistére,
surtout dans les encycliques sociales. Il y a aussi un compendium de la doctrine sociale
publié par le Conseil Pontifical Justice et paix : CONSEIL PONTIFICAL JUSTICE ET
PAIX, Compendium de la doctrine sociale de I’Eglise, Roma, Libreria editrice Vaticana,
2005.



La théologie africaine et les nouveaux mouvements religieux 63

Evéques pour I’Afrique ont en effet largement insisté sur la formation des
chrétiens a la doctrine sociale ; une formation qui devra permettre aux laics
surtout de jouer leur role d’animateurs de I'ordre temporel (politique, cultu-
rel, économique, social)®®. Cette formation concerne donc aussi bien le simple
citoyen que le politicien, aussi bien 1'ouvrier que l'entrepreneur. Elle vou-
drait éveiller chez les uns et les autres la nécessité d’'un engagement citoyen
responsable et d'un témoignage chrétien cohérent.

3.2.2. Lédification et la consolidation d’une Eglise-famille de
Dieu

L’Africain est profondément attaché a la communauté, comme nous
avons eu a le montrer. Il pense que c’est par la communauté que la vie lui est
transmise et c’est grace a elle qu’il la maintient et la renforce. Cette dimen-
sion communautaire se ressent aussi fortement dans I'expression spirituelle.
Un des facteurs qui poussent d’ailleurs les gens vers les Eglises de réveil
est, entre autres, la recherche ce climat de convivialité qui prévaut entre les
membres de ces Fglises organisées en petits réseaux de solidarité.

Et, I'Eglise Catholique d’Afrique a bien compris que la « nouvelle
évanggélisation » du continent passe nécessairement par l'intégration et
la revalorisation de cet aspect « communautaire » qui, non seulement est
un aspect fondamental de la culture africaine, mais constitue 1’identité
méme de I'Eglise. En effet, le Concile Vatican II définit I'Eglise comme une
« communauté de foi, d’espérance et de charité, comme un organisme visible
par lequel il (le Christ) répand sur tous la vérité et la grace »*. C'est donc a
juste titre que Cyprien Mbuka affirmait : « Vatican II a souligné la dimension
communautaire dans I'Eglise (...) Théologiquement et institutionnellement,
il nous faudrait promouvoir une ecclésiologie communautaire »*.

Ainsi, en faisant de 'image « Eglise Famille de Dieu » l'idée-force de la
« nouvelle évangélisation » de 1’ Afrique, les Peres du Premier Synode pour
I’ Afrique pensaient construire une Eglise non seulement aux «couleurs afri-
caines», mais, plus encore, une Eglise enracinée dans la tradition biblique et
fidele a la vision du Concile Vatican II. Pour ce fait, ils souhaitaient que « les
théologiens élaborent la théologie de 1'Eglise Famille avec toute la richesse
de son concept, en dégageant sa complémentarité avec d’autres images de

58 Cf. JEAN-PAUL ll, Ecclesia in Africa, n. 75, 106-107 ; BENOIT XVI, Africae munus, n.
137.

59 Lumen Gentium, n. 8.

60 C. MBUKA-DI-NKUANGA, Persistance hiérarchiologie dans I'ecclésiologie de Vatican Il
dans Bulletin des Théologiens Africains, vol. 2, n. 4 (1980), p. 203.



64 Jules MUANDA KIENGA

I'Eglise »*!, Cette mission confiée aux théologiens consiste en fait a appro-
fondir une théologie de 1'Eglise-Famille dans la vision de Vatican II et selon
les sensibilités locales, de telle maniére que chaque Eglise locale africaine
s’ouvre au mystere du Christ, en vive et le rende présent dans son milieu de
vie.

Sur ce, plusieurs Eglises du continent se sont engagées depuis plusieurs
décennies dans le processus d’édification et de consolidation d’une Eglise-
Famille, et ce, en érigeant et en promouvant au sein des paroisses des
Communautés chrétiennes vivantes de base (CEVB), appelées dans l'aire
anglophone « Small Christian Communities (SCCs) »®. Elles sont en effet de
précieux instruments d’évangélisation de 1’Afrique, comme le faisait noter
avec beaucoup d’enthousiasme le Pape Jean-Paul II ©.

Il s’agit d’'une « évangélisation en profondeur » qui nécessite une
conversion et une rénovation constantes de 1'Eglise en son interne d’abord,
ouvre a la fraternité universelle et pousse a la transformation des condi-
tions socio-politiques des hommes et femmes d’Afrique®. Elle est égale-
ment une évangélisation qui annonce un christianisme « inculturé » ; une
inculturation comprise dans sa double dimension : « d"une part, 'une intime
transformation des authentiques valeurs culturelles par leur intégration
dans le christianisme' et, d’autre part, Tenracinement du christianisme dans
les diverses cultures' »®.

En effet, la vision de I'Eglise-famille de Dieu, portée par les CEVB, exige
de rompre avec les « solidarités négatives », qui se limitent a la tribu, au clan
et a la famille®. Elle invite a promouvoir plutot la vraie solidarité chrétienne ;
celle qui, par Jésus-Christ, fait de tous les hommes des freres et des sceurs,
parce que « fils adoptifs du méme Pére » (cf. Gal 4, 4-7 ; Rm 8, 14-17).

61 JEAN-PAUL Il, Ecclesia in africa, n. 63.

62 Nous faisons allusion ici & plusieurs Eglises du continent, entres autre celles de la
République démocratique du Congo, celles de la République centrafricaine, ou encore
celles de I'Afrique Australe : Cf. : B. UGEUX, Les petites communautés chrétiennes,
une alternative aux paroisses ? L'expérience au Zaire, Paris, Cerf, 1988 ; L. BRUNET,
Les communautés ecclésiales de base. L'exemple de Bangui en Centrafrique, Paris,
L'Harmattan, 2006 ; E. LAPOINTE, Une expérience pastorale en Afrique australe pour
des communautés chrétiennes enracinées et responsables, Paris, L'Harmattan, 1985.

63 JEAN-PAUL Il, Lettre encyclique Redemptoris Missio, le 7 décembre 1990, n. 51.

64 Cf. JEAN-PAUL Il, Ecclesia in Africa, n. 47-51.

65 JEAN-PAUL Il, Ecclesia in Africa, n. 59.

66 Cf. CONFERENCE EPISCOPALE NATIONALE DU CONGO, Nouvelle évangélisation et
catéchése dans la perspective de I'Eglise Famille de Dieu en Afrique, Kinshasa, Ed. du
Secrétariat général de la CENCO, 2000, p. 20.



La théologie africaine et les nouveaux mouvements religieux 65

Cette communion permet ainsi de percevoir le prochain sous un regard
nouveau : non plus comme un anonyme, mais comme un frere ou une sceur a
aimer et avec qui construire le Regne de Dieu. Deés lors, ce regard de fraterni-
té suggere un autre modele de relation au sein de I'Eglise. Tous les membres
de I'Eglise-Famille, Corps mystique du Christ, deviennent des fréres et des
sceurs en Christ.

Cette vision de I'Eglise jette également un regard critique sur une concep-
tion hiérarchique et cléricaliste de I'Eglise ; conception selon laquelle les
clercs décident et font tout, tandis que les laics, eux, doivent se contenter
d’obéir. L'Eglise-famille ouvre la voie a un discours de coresponsabilité qui
valorise la diversité des ministeres et ’éclosion des charismes, bien stir dans
I'unité de la foi et dans I'obéissance au Magistere.

Elle s'oppose aussi a toute conception de 'Eglise fondée sur les diffé-
rences d’ordre sexuel, ethnique ou social. Ce nouveau regard de fraternité
voudrait libérer I'Eglise de toute discrimination, de tout esprit carriériste et
de tout autoritarisme qui amenuisent son témoignage prophétique et affai-
blissent son élan missionnaire. Car, en fait, I’Eglise est essentiellement « dia-
conique »* : elle est appelée a '’école du Maitre, venu pour servir et donner
sa vie pour tous (cf. Jn 13, 1-15).

Conclusion

La présente étude a voulu offrir une clé de compréhension des NMR qui
prévalent aujourd’hui dans nos cités et dans nos villages d’Afrique, afin de
les orienter de la maniére la plus appropriée aussi bien rationnellement que
théologiquement. En effet, il en va sans conteste que ceux-ci dictent et im-
priment un certain mode de croire, d’étre, d’agir et de comprendre la vie
avec tous les événements qui I'accompagnent : la naissance, le mariage, la
maladie, la mort, etc.

Préchant un Dieu qui offre succes et bonheur » a coup de miracles, qui
libere 'homme des esprits maléfiques et guérit, ces NMR tendent a réduire
I’homme a un éternel mineur qui doit invoquer constamment son interven-

67 Le terme est a comprendre a partir de son étymologie grecque «diakonia» qui veut dire
«ministére», «service», «secours» ou «assistance». C’est dans ce sens qu’il est utilisé
dans le Nouveau Testament, notamment dans Lc 10, 40 : Marthe, occupée a divers soins
domestiques (diakonia), survint et dit : Seigneur, cela ne te fait-il rien que ma sceur me
laisse seule pour servir ? Dis-lui donc de m’aider ; dans Ac 6, 1 : En ce temps-Ia, le nombre
des disciples augmentant, les Hellénistes murmurérent contre les Hébreux, parce que
leurs veuves étaient négligées dans la distribution (diakonia) qui se faisait chaque jour ;
ou encore dans 1 cor 12, 5 : diversité de ministeres (diakonia), mais le méme Seigneur.



66 Jules MUANDA KIENGA

tion et sa protection miraculeuses. Plutot qu’étre ce partenaire du projet sal-
vifique de Dieu (cf. Gn 1, 26-28 ; 2, 19-20), il est en fait un étre incapable de
sassumer, de répondre de ses actes, de sa vie et de son avenir. Il est vidé de
sa responsabilité historique et morale.

Outre la culture de la « démission » et du « bouc-émissaire » qu’ils créent,
ces NMR, obsédés par le sentiment de possession et d’ensorcellement, pré-
sentent des risques réels : l'aliénation des masses africaines, la déstructura-
tion des sociétés, la démobilisation des fils et filles d”Afrique de vrais enjeux
de l'avenir de leur continent.

On ne peut cependant nier, bon gré mal gré, que ces NMR traduisent des
aspirations d’un christianisme qui puisse offrir a 'homme une vie pleine
et épanouie, une libération du mal et de la maladie, une vie de justice et de
paix, une foi qui se vit dans la solidarité et dans la fraternité.

Ainsi, au lieu de les jeter sans appel, il convient plutot de les «assainir» et
de les réorienter, car elles représentent bien un élan spirituel qui traduit des
aspirations profondes de 'homme africain et une vision de la vie. Telle est la
tache assignée aux théologiens africains. Ils devront élaborer un discours qui
puisse aider '’homme africain a découvrir le merveilleux projet de salut que
le Dieu de Jésus Christ entend réaliser avec lui et par lui. Cela veut dire, pour
reprendre ces mots simples empruntés a un des grands mystiques de notre
temps, faire redécouvrir aux Africains le sens authentique de la « Religion »
de Jésus Christ ; une Religion a comprendre non pas comme un simple apai-
sement de nos peines, un « opium », mais comme un aiguillon du progres de
la vie de I'homme®®.

68 Cf. P. TEILHARD DE CHARDIN, Construire la terre (Cahiers Pierre Teilhard de Chardin),
Paris, Editions du Seuil, 1958, p. 18.



