
Cahiers
des Religions
Africaines
Nouvelle série. Volume 6, n. 11-12 (janvier - décembre 2025)

PRESSES DE L’UNIVERSITE CATHOLIQUE DU CONGO

Jules MUANDA KIENGA, La théologie africaine et les nouveaux 
mouvements religieux, p. 37-66. 

https://doi.org/10.61496/UIBG4255



37

La théologie africaine et les nouveaux 
mouvements religieux

Jules MUANDA KIENGA
Professeur à l’Université Catholique du Congo

Résumé – L’Afrique subsaharienne connaît depuis plusieurs décennies une 
prolifération spectaculaire des « Nouveaux Mouvements Religieux ». Ces mou-
vements ont marqué profondément l’ethos collectif. Au-delà du religieux, ces 
mouvements ont une incidence sociologique, économique, politique.  Dans cette 
étude, il s’agira de comprendre les facteurs qui président à l’émergence et à la 
prolifération de ces mouvements pour saisir les aspirations spirituelles et exis-
tentielles qu’ils entendent exprimer, et les orienter dans la dynamique du salut 
holistique que Jésus Christ apporte à tout homme et à toute femme aimé de 
Dieu. 

Mots-clés  : Nouveaux Mouvements Religieux, traits marquants, facteurs 
d’émergence, syncrétisme, assainissement de l’idée de Dieu, formation chré-
tienne.

Summary - For several decades now, sub-Saharan Africa has seen a spectac-
ular propagation of “New Religious Movements”. These movements have had 
a deep impact on the collective ethos. Beyond the religious, these movements 
have a sociological, economic and political impact.   In this study, it will be nec-
essary to understand the factors that lead to the emergence and proliferation of 
these movements, in order to grasp the spiritual and existential aspirations that 
they intend to express, and to orient them within the dynamic of the holistic sal-
vation that Jesus Christ brings to every man and woman loved by God.

Keywords: New Religious Movements, salient features, factors of emergence, 
syncretism, purification of the idea of God, Christian formation.

Introduction
S’il est des phénomènes qui attirent l’attention de tout observateur de la 

vie des sociétés africaines, la prolifération de « Nouveaux Mouvements Re-
ligieux » (NMR) en est certainement un. Plusieurs études, d’approches diffé-
rentes, y ont d’ailleurs été consacrées pour des raisons que nous évoquerons 
ci-dessous. Avant d’en dire plus, il nous semble nécessaire de nous arrêter un
instant sur le terme NMR.

L’expression est apparue dans les années 1970 chez les sociologues des 
religions pour désigner un large éventail des mouvements religieux apparus 



38 Jules MUANDA KIENGA

dans les années 1950 et 1960, qui se forment généralement à côté des Églises 
traditionnelles : catholique, protestante et musulmane. Ces mouvements sont 
de différentes matrices religieuses (groupes néo-chrétiens, judéo-chrétiens, 
d’inspiration orientale), qui sont caractérisés par des éléments communs  : 
ils se constituent souvent en petits groupes interconnectés en réseaux ; à la 
tête de ces mouvements il y a des leaders charismatiques qui ont une au-
torité totale sur le groupe  ; ces mouvements fonctionnement en vase clos, 
allergiques aux contacts extérieurs1. Avec le temps, la configuration de ces 
mouvements a évolué. En ce qui concerne l’Afrique, nous observons que les 
Nouveaux Mouvements Religieux s’y sont ancrés sont de matrice chrétienne 
pentecôtiste. 

Le grand intérêt que nous portons à cette question des NMR se justifie 
pour deux raisons majeures :

- Les NMR sont « un lieu théologique » intéressant qui nous permettent de 
saisir comment Dieu est vécu et compris par une bonne partie de la population 
africaine. En effet, il faut dire que la vision spirituelle de ces NMR, de matrice 
pentecôtiste, qui ont envahi l’Afrique, a profondément imprégné la religiosité 
des africains si bien qu’on peut dire qu’elle est devenue transversale : elle se 
retrouve en effet tout aussi bien auprès d’une bonne frange des croyants des 
Églises chrétiennes traditionnelles (catholique, protestante) dans la manière 
de se représenter Dieu et de vivre la foi. Une bonne appréhension de ce 
phénomène religieux indiquera sans nul doute des pistes intéressantes sur 
lesquelles peut s’élaborer un discours théologique qui puisse éclairer le vécu 
de beaucoup de femmes et d’hommes d’Afrique.

- Les NMR ont un impact remarquable sur l’ethos collectif africain. En 
effet, la vision spirituelle qu’ils professent, influence les comportements 
des individus, leur manière de vivre les relations sociales et de comprendre 
leurs responsabilités dans la société, leur attitude vis-à-vis des situations 
existentielles. S’il est vrai que la spiritualité renvoie à toutes ces valeurs 
religieuses et ces règles morales qui sont les principes régulateurs de la 
vie en harmonie avec le Transcendant, avec les autres hommes et avec la 
nature2 ; en Afrique à plus forte raison, comme l’affirmait Vincent Mulago :  

1	  Cf. F. CHAMPION, Nouveaux mouvements religieux et conflits de société (1965-1985), 
dans Revue d’histoire (1988), 19, p. 43-53. 

2	  Cf. TSHIBANGU TSHISHIKU (Mgr), Existence humaine et spiritualité, dans L’Afrique et 
ses formes de vie spirituelle. Actes du deuxième colloque international de Kinshasa (21-
27 février 1983), 2e éd. revue et corrigée, Kinshasa, Facultés Catholiques de Kinshasa, 
1990, p. 25.



39La théologie africaine et les nouveaux mouvements religieux

«  la religion informe tout. Son emprise s’étend à la vie politique, sociale, 
familiale »3. 

Il va donc sans dire que l’étude de ces NMR présente un intérêt qui est aus-
si bien théologique que sociologique, aussi bien économique que politique. 
En effet, l’étude de ces NMR offre de précieux instruments pour comprendre 
les comportements individuels et sociaux afin de mieux les orienter sur le 
chemin du bien-être intégral auquel les populations africaines aspirent. 

Nous allons articuler notre propos en trois points  : nous allons d’abord 
identifier les éléments caractéristiques de ces NMR en mettant en relief la 
conception de Dieu qui y est contenue ; ensuite nous relèverons les différents 
facteurs qui président à leur émergence et à leur éclosion en Afrique ; enfin, 
nous épinglerons les défis théologiques qu’ils suscitent. 

1. Les traits marquants des NMR 
- Observons que les NMR ne présentent pas une convergence doctrinale 

sur les sacrements (baptême, eucharistie), sur la Trinité, sur le Christ ou sur 
la Vierge Marie4. Au-delà de ces divergences, Ils se développent cependant 
tous autour d’une idée de Dieu et une vision corrélative de l’homme5. Deux 
autres points saillants caractérisent cet univers religieux : la place prépondé-
rante du Pasteur ; le besoin excessif de libération. 

- Les dénominations de ces NMR sont assez suggestives  : Le Centre des 
miracles, le Ministère de la Puissance du nom de Jésus, l’Eglise Armée de l’Eternel 
du Général de Corps d’Armée Sonny, le Tabernacle de la Victoire, le Ministère inter-
national de Réveil et de Combats Spirituels, l’Eglise Armée des Rachetés, la Chapelle 
des Vainqueurs, la Borne, le Rocher des Vainqueurs, Dieu est grand, le Ministère du 
Combat spirituel, l’Eglise Glorieuse, etc. 

- L’image de Dieu sous-jacente de ces NMR est celle d’un Dieu thauma-
turge qui pourvoit richesses, succès et guérisons à ceux qui l’invoquent avec 
ferveur. Il guérit, délivre des sorciers et des esprits maléfiques qui tentent de 
contrecarrer le succès et porter atteinte à la vie de ses enfants. Il agit et com-
bat en lieu et place de ses enfants qui comptent sur lui. Selon les situations 
et les circonstances, ce Dieu thaumaturge est appelé le Père des orphelins et 

3	  V. MULAGO, Théologie africaine et problèmes connexes. Au fil des années 1956-1992, 
Paris, L’Harmattan, 2007, p. 90.

4	  Cf. V. BIDUAYA BADIUNDE M., Nouveaux mouvements religieux et avenir du christianisme 
en Afrique. Question sociologique et défi catéchétique, Paris, l’Harmattan, 2021, p. 51.

5	  Cf. J. MUANDA KIENGA, L’effervescence religieuse en Afrique : crise ou vitalité de la 
foi ? Pistes pour une « nouvelle évangélisation », Paris, L’Harmattan, 2015, p. 23-25.



40 Jules MUANDA KIENGA

des pauvres, le Guérisseur de toutes les maladies, le Pourvoyeur des maris 
et des visas, le Protecteur et Libérateur des innocents. Il s’agit en fait, comme 
le dirait le théologien protestant Dietrich Bonhoeffer, d’un « deus ex machina 
qu’ils font apparaître, ou bien pour résoudre apparemment des problèmes 
insolubles, ou bien pour le faire intervenir comme la force capable de subve-
nir à l’impuissance humaine (…) »6. 

- Cette image de Dieu thaumaturge est le fait d’une certaine lecture de la 
Bible qui, mettant en exergue les actions éclatantes de Dieu, la réduit en fait 
à un manuel des recettes miraculeuses7. Interprétant les Saintes Écritures 
sans le moindre respect des règles élémentaires d’herméneutique textuelle 
et les manipulant à désir, les Pasteurs y puisent les réponses qui nourrissent 
les espoirs de leurs adeptes.

- Devant cette image de Dieu, l’identité de l’homme qui se profile est celle 
d’un enfant qui implore et attend les faveurs et les miracles du Ciel. Pour ce 
faire, il doit prier avec ferveur, se soumettre aux «cures des jeûnes» et aux 
veillées de prière. Face aux situations-limites, il pense que la prière suffit. 
L’on attend en fait souvent dire  : « Lui est Dieu, il peut tout. Nous, nous 
sommes des pauvres hommes  ; nous ne pouvons rien. Nous mettons tout 
entre ses mains ; il saura ce qu’il fera ». 

- L’univers religieux de ces NMR est aussi marqué par la psychose de la 
possession et de l’ensorcellement  ; et par ricochet, le désir constant d’être 
«délivré». On voit la main du sorcier et du démon partout. On lui attribue 
tous les échecs, toutes les maladies, les malheurs et les déficiences : le démon 
du chômage, le démon du célibat, le démon de la boisson, le démon de tel ou 
tel autre vice. On vit dans le déni de la responsabilité individuelle et dans la 
culture du soupçon qui créent continuellement des conflits et une mentalité 
de « bouc-émissaire » : on ne peut être tenu responsable de son échec ou de 
sa faute, car tout malheur est l’œuvre des sorciers, des démons et des jaloux. 

- Dans cet univers socio-religieux caractérisé par la recherche effrénée de 
la bénédiction et de la délivrance, une figure est centrale et dominante: celle 
du Pasteur, du Prophète ou du « gourou religieux ». C’est lui qui, « au nom 
de Jésus », chasse les démons et  impartit les bénédictions : prospérité, succès 

6	  D. BONHOEFFER, Résistance et soumission. Lettres et notes de captivité. Traduction 
française de Lore Jeanneret, Genève, 2024, p. 190.

7	  D. ATAL SA ANGANG, L’utilisation de la Bible par et dans les sectes religieuses de 
Kinshasa, dans Cahiers des Religions Africaines : Sectes, cultures et sociétés. Les enjeux 
spirituels du temps présent. Actes du quatrième Colloque International du C.E.R.A. du 
14-21 novembre 1992, vol. 27-28, n. 53-56 (1993-1994), p. 431-451.



41La théologie africaine et les nouveaux mouvements religieux

et bonne santé. C’est lui qui donne des prémonitions et des injonctions. Il 
peut même ordonner la rupture d’une relation avec un conjoint, un parte-
naire, un parent ou un ami, lorsqu’il la juge maléfique. Il détecte les causes 
des maladies et des malheurs. Il exorcise toutes sortes de démons, respon-
sables des maladies, du chômage, du manque de mari et de quelque autre 
insuccès. Il a plein pouvoir ; un pouvoir si fort que le fidèle ne peut plus user 
ni de sa raison ni de sa liberté. Il peut en fait, au nom de Jésus, commander 
aux fidèles de boire de l’essence et ceux-ci s’exécutent aussitôt ! 

- L’obtention de ces bénédictions et de ces délivrances est dictée par la 
« spiritualité de la semence »  : on reçoit les bénédictions (richesse, succès) 
proportionnellement à ce que l’on «  sème  », c’est-à-dire selon ce que l’on 
donne au Pasteur ou au Prophète, Homme de Dieu8. 

- Ces NMR sont organisés en réseaux de petites communautés souvent 
renfermées sur elles-mêmes et dont les membres vivent dans un rapport 
d’étroite solidarité qui se manifeste par une assistance mutuelle  : ils s’ap-
pellent d’ailleurs bien souvent « frères » et « sœurs ». 

Cette description phénoménologique nous aura permis de relever 
quelques traits caractéristiques de ces NMR. Mais, nous pensons qu’il faille, 
pour une connaissance plus approfondie, examiner le « background » : les 
facteurs qui président à leur émergence et à leur prolifération.

2.	 Les facteurs qui président à l’émergence et à la 
prolifération des NMR

Pour identifier les facteurs d’émergence de ces NMR en Afrique subsaha-
rienne, il nous faut jeter un regard attentif sur la situation sociale de cette 
partie de l’Afrique9. Car, il y a bien une dynamique entre religion et société. 

Le lien entre religion et société a toujours été une des questions majeures 
de la sociologie10. Pour Émile Durkheim (1858-1917), considéré comme le 
fondateur de la science sociologique en France, la préoccupation à laquelle 
la sociologie doit répondre est celle de savoir ce qui fonde l’ordre social11. 

8	  Cf. J. MASSAMBA MA MPOLO, Le Saint-Esprit interroge les esprits. Essai de relecture et 
pistes psychopastorales de la spiritualité en Afrique. Cas de la République Démocratique 
du Congo, Yaoundé, Editions Clé, 2000, p. 30-31.

9	  Cf. J. MUANDA KIENGA, L’effervescence religieuse en Afrique, p. 25-67.
10	  Cf. O. BOBINEAU et S. TANK-STORPER, Sociologie des religions, Paris, Armand Colin, 

2007 ; J.-P. WILLAIME, Sociologie des religions, Paris, PUF, 1995 ; R. ROBERTSON, 
The sociological Interpretation of Religion, New-York, Schocken, 1993.

11	  Cf. O. BOBINEAU et S. TANK-STORPER, Sociologie des religions, p. 10.



42 Jules MUANDA KIENGA

Abordant cette question de manière approfondie dans son ouvrage «  Les 
formes élémentaires de la vie religieuse »12, il estime que la société13 est la 
source de toute religion par le fait que « le principe sacré n’est autre chose 
que la société hypostasiée et transfigurée »14. La religion sacralise, par l’orga-
nisation du culte et de la pratique des hommes, la conscience collective de 
la société pour la perpétrer, la préserver et la reproduire. Il y a donc un lien 
intrinsèque entre religion et société : « la société relève profondément de la 
religion, la religion dépend intimement de la société »15. 

Cette compréhension durkheimienne du rapport entre religion et socié-
té a soulevé un débat entre, d’une part, ceux qui, à la suite de Durkheim, 
soutiennent que la religion est un dispositif de sens qui détermine l’action 
des individus et des communautés, et d’autre part, ceux qui lui reprochent 
de diluer le champ opératoire du religieux en cherchant à l’étendre jusqu’au 
domaine social et culturel. 

Au-delà des reproches qu’on peut lui faire, notamment celui de réduire 
la religion à un pur fait social, on peut toutefois lui reconnaître le mérite 
d’avoir mis en évidence le lien entre le religieux et le social. Nous convenons 
avec Mwene Batende que le fait religieux est un « medium symbolique » par 
lequel sont interprétés et décryptés le milieu social d’un peuple, sa culture et 
son histoire, ses frustrations et ses aspirations, en relation bien sûr avec les 
réalités surnaturelles16. Car, entre les deux, il y a, comme nous l’avons dit, un 
rapport dynamique et une influence réciproque.

Ainsi, une lecture sociologico-religieuse de l’Afrique subsaharienne s’avère 
nécessaire. Il s’agit plus précisément de voir l’impact de la situation socio-éco-
nomique, culturelle et politique sur la religiosité professée par les NMR et qui, 
comme nous l’avons déjà dit, s’incruste petit à petit dans les religions chré-
tiennes traditionnelles, notamment la religion catholique et protestante.

12	 E. DURKHEIM, Les formes élémentaires de la vie religieuse, Paris, Le Livre de Poche, 
1991.

13	  La société est définie chez Durkheim « pas simplement (…) par la masse des individus 
qui la composent, par le sol qu’ils occupent, par les choses dont ils se servent, par les 
mouvements qu’ils accomplissent, mais avant tout, par l’idée qu’elle se fait d’elle-même ». 
Cf. E. DURKHEIM, Les formes élémentaires de la vie religieuse, p. 703.

14	  E. DURKHEIM, Les formes élémentaires de la vie religieuse, p. 584.
15	  O. BOBINEAU et S. TANK-STORPER, Sociologie des religions, p. 16.
16	  Cf. MWENE BATENDE, Kinshasa à l’heure des Églises. Enjeux spirituels et problématique 

du développement, dans F.-B. MABASI BAKABANA et G. MWENE BATENDE (dir.), 
Technoscience, savoirs endogènes et formes de vie spirituelle. Défis et enjeux pour une 
réinvention de l’Afrique. Mélanges en mémoire du Professeur Gérard Buakasa Tulu kia 
Mpansu (1937-2004), Kinshasa, Noraf, 2006, p. 248.



43La théologie africaine et les nouveaux mouvements religieux

2.1. La situation socio-économique 
Plus d’un demi-siècle après les indépendances, et contrairement aux es-

poirs suscités par l’accès de plusieurs pays africains à l’indépendance, il faut 
dire que la majorité des pays africains pataugent encore dans de graves pro-
blèmes socio-économiques. L’on assiste en effet à une pauvreté généralisée 
des populations : alimentation insuffisante ; taux de chômage élevé surtout 
parmi les jeunes  ; difficile accès à l’éducation, aux soins de santé, au loge-
ment, à l’électricité et à l’eau potable ; infrastructures routières insuffisantes ; 
guerres et conflits à répétition, etc. L’insalubrité dans les villages et dans les 
cités exposent les populations aux maladies endémiques qui peinent à être 
éradiquées. À cela, il faut ajouter la violation grave des droits humains par 
des dirigeants africains. 

Les causes de la pauvreté de la plupart des pays africains sont à recher-
cher en grande partie dans la mauvaise gouvernance de la classe politique 
et dans le système économique international qui met les pays africains en 
porte-à-faux. 

Dans ce contexte de pauvreté et d’incertitude, les populations deviennent 
la proie facile des vendeurs d’illusions religieuses. Elles pensent en fait trou-
ver dans ces « spiritualités-miracles » des refuges et des bouées de sauvetage 
auxquelles elles peuvent s’accrocher17.

2.2. Le contexte politique
Le contexte politique de la plupart des pays africains a été marqué ces 

dernières années par un mouvement de contestation populaire de la gou-
vernance politique; une gouvernance caractérisée par la corruption, le né-
potisme, les injustices sociales et la violation des droits humains. Dans cette 
lutte pour la revendication des droits inaliénables des peuples, il faut re-
connaître que l’’Église catholique a joué un rôle important. En effet, de par 
son expertise en questions sociales, elle s’est constituée en force de conscien-
tisation, de mobilisation et de canalisation des aspirations individuelles et 
communautaires de changement. Pour ce fait, elle a vite été assimilée par les 

17	 Cf. BUAKASA TULU KIA MPASU et MBONYINEBE SEBAHIRE, Pourquoi cette ruée vers 
la spiritualité et quelle spiritualité ?, dans Cahiers des Religions Africaines : L’Afrique et 
ses formes de vie spirituelle. Actes du deuxième Colloque International du 21-27 février  
1983, vol. 24, n. 47 (1990), p. 120-121  ; MWENE BATENDE, Kinshasa à l’heure des 
Églises, p. 252  ; NDEKE NGUNGA, L’altérité des sectes  : un défi, dans Cahiers des 
Religions Africaines : Sectes, cultures et sociétés. Les enjeux spirituels du temps présent. 
Actes du quatrième Colloque International du C.E.R.A. du 14-21 novembre 1992, vol. 27-
28, n. 53-56 (1993-1994), p. 70-71.



44 Jules MUANDA KIENGA

tenants du pouvoir à une force d’opposition qu’il fallait à tout prix affaiblir 
et réduire au silence.

Parmi les stratégies utilisées par les tenants du pouvoir, il faut citer entre 
autres celles visant à favoriser la prolifération des NMR et à accroître leur 
influence socio-politique au détriment des Églises traditionnelles, jugées peu 
enclines à céder à la compromission. Non seulement qu’il a été aménagé un 
arsenal juridique laxiste en matière d’ouverture des lieux de culte, il a même 
été institué un système de financement obscur de ces NMR et de leurs chefs 
spirituels. L’on se retrouve devant des NMR qui, sous des motifs religieux, 
représentent en fait de véritables caisses de résonance du pouvoir politique. 

2.3. La survivance de la religion africaine traditionnelle
Tout peuple a une culture, c’est-à-dire une vision du monde, des croyances et 

une histoire propres qui influent sur son art de vivre, sur ses valeurs, sur sa ma-
nière d’organiser la société et sur sa façon de s’ouvrir à l’Absolu. Cette culture 
se transmet de générations en générations, façonnant ainsi l’identité collective 
d’une société. En effet, tout en admettant le caractère dynamique de la culture 
par le fait qu’elle est liée aux mutations auxquelles tout peuple est confronté tout 
au long de son histoire, il faut cependant dire que de la culture d’un peuple, il en 
reste toujours ce qu’Oscar Bimwenyi appelle le « maquis de la culture », le lieu 
où elle se cache et survit aux assauts des cultures étrangères18.

Comme tout peuple, le négro-africain a aussi une vision du monde propre 
que l’on désigne généralement sous le terme « religion africaine tradition-
nelle ». Elle renvoie à cet « ensemble cultuel des idées, sentiments et rites 
basés sur : 1. la croyance à deux mondes, visible et invisible ; 2. la croyance 
au caractère communautaire et hiérarchique de ces mondes ; 3. l’interaction 
entre les deux mondes, la transcendance du monde invisible n’entravant pas 
son immanence ; 4. la croyance en un Être Suprême, Créateur et Père de tout 
ce qui existe »19. Cette vision du monde imprègne sa vie ; sa conception des 
rapports avec Dieu, avec les autres, avec la nature  ; ses attitudes face à la 
vie et à la mort. C’est donc l’âme et l’identité de l’Africain que ni l’usure du 
temps, ni les diverses tentatives d’annihilation, ni la mondialisation n’ont pu 
totalement éradiquer. 

18	  O. BIMWENYI KWESHI, Discours théologique négro-africain. Problème des fondements, 
Paris, Présence Africaine, 1981, p. 368s.

19	  V. MULAGO, Un visage africain du christianisme, Paris, Présence Africaine, 1965, p. 82-
83 ; V. MULAGO, La religion traditionnelle des Bantu et leur vision du monde, Kinshasa, 
Faculté de Théologie Catholique, 1980, p. 12 ; V. MULAGO, Théologie africaine et 
problèmes connexes. Au fil des années 1956-1992, Paris, L’Harmattan, 2007, p. 89.



45La théologie africaine et les nouveaux mouvements religieux

Aujourd’hui, à l’ère de la mondialisation, et plusieurs années après la dé-
colonisation et l’évangélisation de l’Afrique, ces croyances africaines dites 
« traditionnelles » ont subsisté aussi bien parmi les populations moins sco-
larisées que celles considérées instruites. Le recours au fétichisme, au mara-
boutage et à d’autres pratiques semblables par des gens de toutes les couches 
sociales en est une illustration. 

L’influence de la religion africaine traditionnelle est encore plus remar-
quable dans le domaine religieux, tant dans les Églises chrétiennes dites tra-
ditionnelles (catholiques et protestants) que dans les NMR. La question qui 
se pose à ce niveau, et sur laquelle nous allons brièvement revenir, est celle 
de l’intégration des données de la religion africaine dans le christianisme. 
Car, si toutes ces Églises se disent chrétiennes, elles doivent en fait se définir 
avant tout à partir de ce qu’est le kérygme chrétien. 

Nous ne saurons pas nous étendre sur tous les contours de la religion afri-
caine traditionnelle. Nous allons nous contenter de relever quelques aspects 
qui, pensons-nous, influent remarquablement sur la religiosité des popula-
tions négro-africaines aujourd’hui : l’attachement à la vie, la préoccupation 
des besoins immédiats de l’homme, l’obsession de la possession et le désir 
de libération, le jeu de la solidarité et le rôle central de la médiation20.

a) La spiritualité de l’Africain est profondément marquée par l’attache-
ment à la vie. Sa prière et tous les rites qui jalonnent sa vie, de la naissance à 
la mort, visent tous, soit à conserver la vie, soit à la défendre, soit à la renfor-
cer21. Et la tâche essentielle à laquelle un homme doit s’adonner toute sa vie 
durant est essentiellement celle d’accroître la vie reçue. En effet, il reçoit la 
vie qui vient de Dieu par l’intermédiaire des ancêtres, et tout ce qui est dans 
l’univers et participe de cette force vitale sert aussi à maintenir, à protéger et 
à renforcer sa force vitale. 

b) La religion africaine est pragmatique et utilitaire. La prière et les rites 
de la religion africaine traditionnelle sont liés aux besoins réels et immédiats 
de la vie. L’on prie et accomplit des rites : à la naissance d’un enfant pour 
que celui-ci soit en bonne santé, pour avoir une bonne récolte, pour faire un 
bon voyage, pour sortir victorieux de moments critiques de la vie (maladie, 
disette, infécondité, conflits, etc.). 

20	  Cf. J. MUANDA KIENGA, L’effervescence religieuse en Afrique, p. 38-48.
21	  Cf. V. MULAGO GWA CIKALA, La religion traditionnelle des bantu et leur vision du 

monde, p. 166  ; lire aussi L-V. THOMAS – R. LUNEAU, Les religions d’Afrique noire. 
Textes et traditions sacrés, Paris, Éditions Stock, 1995, 536 p. Dans cet ouvrage, nous 
trouvons plusieurs prières africaines dites en des circonstances variées de la vie de 
l’Africain. Le thème de la vie y est dominant.



46 Jules MUANDA KIENGA

Pragmatique et utilitaire, la religion africaine est beaucoup plus horizon-
tale, dans le sens où, pour elle, le bonheur de l’homme est à rechercher non 
dans un monde avenir, mais dans la vie terrestre et en rapport avec les biens 
terrestres  : la fortune, la santé, les richesses, les honneurs, la longévité, la 
descendance22.

c) L’Africain conçoit la vie comme un champ de bataille où vie et mort 
s’affrontent. Il y a, d’une part, les forces positives qui peuvent l’aider à main-
tenir et renforcer la force vitale et, d’autre part, celles négatives qui ont la 
capacité de lui nuire et de l’affaiblir. L’homme doit ainsi identifier les alliés 
de la vie et les gagner à sa cause ; repérer les forces antagonistes et les contre-
carrer. Faute de quoi, il est anéanti. 

Pour l’Africain, les événements critiques de son existence, comme la ma-
ladie ou la mort, sont considérés comme des agressions des sorciers et des 
ennemis de la vie. Ainsi, pour ce qui est de la maladie par exemple, l’Africain 
reconnaît qu’elle peut être due à des «causes causantes», comme le manque 
d’hygiène, mais il pense qu’elle doit avoir des «causes conditionnantes». 
Derrière la maladie ou quelque insuccès, l’on pense qu’il y a bien la main 
noire du sorcier, d’un parent offensé ou la vengeance d’un esprit.

Ainsi, l’Africain va constamment faire recours aux pratiques de libéra-
tion. C’est là qu’intervient l’action du devin, du féticheur et du marabout. 
Nous pouvons donc dire avec Engelbert Mveng que le désir constant de « li-
bération »23, qui est conséquent à la psychose de possession et d’agression, 
caractérise la religion africaine. 

d) Comme nous l’avons dit précédemment, l’Africain ne comprend son 
existence que dans un système de solidarité. Cette vision solidaire de la vie 
se fonde sur le fait que la vie se transmet et se renforce dans un système de 
médiation-solidarité. En effet, c’est par l’intermédiaire des ancêtres que l’on 
reçoit la vie et c’est grâce à la communauté et à d’autres composantes de 
l’univers qu’on la maintient, la renforce et la protège. 

L’Africain ne comprend son existence que dans un rapport avec les autres ; 
dans la communauté. C’est elle qui l’ouvre à la vie ; c’est avec elle qu’il s’y 
maintient, qu’il la renforce et la protège. On peut ainsi dire avec Bujo que 
« c’est parce que je suis de parenté avec les autres que non seulement moi, 

22	 Cf. E. MESSI METOGO, Dieu peut-il mourir en Afrique ? Essai sur l’indifférence religieuse 
et l’incroyance en Afrique noire, Paris-Yaoundé, Karthala-Ucac, 1997, p. 52.

23	 E. MVENG, L’Afrique dans l’Église  : Paroles d’un croyant, Paris, L’Harmattan, 1985,  
p. 53-54.



47La théologie africaine et les nouveaux mouvements religieux

mais nous, ensemble, existons »24. Cette vision solidaire de la vie caractérise 
toute la vision du monde de l’africain et tout son système social. 

Cette solidarité se construit et se consolide par et à travers la médiation. 
Celle-ci est en fait une catégorie sociale importante dans la société africaine. 
L’Africain a en fait tendance à recourir à la médiation des intermédiaires 
comme moyen pour mieux se faire écouter par son interlocuteur ou obtenir 
de lui quelque faveur. 

Cette catégorie de la médiation est inscrite dans la hiérarchisation de 
l’univers : il y a Dieu, l’Être suprême qui habite le Ciel ; ensuite, les ancêtres ; 
viennent les hommes et femmes qui vivent sur terre ; enfin, les esprits tellu-
riques et les génies qui sont le monde d’en bas25. Cette hiérarchie est structu-
rée en système des médiations : autant il y a des échelons, autant des média-
tions pour atteindre le sommet. 

La prière africaine est aussi marquée par cette catégorie de médiation  : 
pour s’adresser à Dieu qui est terme ad quem de la prière, l’orant s’adresse à 
lui par l’intermédiaire des ancêtres ou des esprits telluriques. Si, d’une part, 
le recours à la médiation se justifie par cette vision hiérarchique du monde, 
elle peut, d’autre part, s’expliquer par le fait que les Africains considèrent 
Dieu comme un Être à la fois lointain et proche. Et, comme il ne peut faci-
lement s’approcher des hommes, on passe par les ancêtres qui lui sont plus 
proches de par leur force vitale.

Outre ces intermédiaires précités, l’Africain recourt aussi aux médiateurs 
attitrés du sacré, dont le rôle est de faciliter le contact entre le monde des 
hommes et Dieu, et ce, par la médiation des ancêtres et des esprits. Il s’agit 
des devins, des féticheurs et des guérisseurs. 

Notons que tous ces éléments de la religion traditionnelle sont bien 
intégrés dans les NMR, bien que présentés aux «couleurs» du christianisme 
sous l’influence du pentecôtisme américain. Il ne fait donc nul doute que la 
religion africaine traditionnelle constitue un terreau favorable à l’émergence 
des NMR qui pullulent dans l’espace religieux de l’Afrique subsaharienne, 
et en RDC en particulier. Il faut dire que, malgré la colonisation et la  

24	 B. BUJO, Introduction à la théologie africaine, Fribourg, Academic Press, 2008, p. 130.
25	 Cf. P. TEMPELS, La représentation du monde chez les Baluba-Shankadi, dans P. 

TEMPELS (éd.), Plaidoyer pour la Philosophie Bantu et quelques autres textes. Préface et 
traduction par A. J. Smet (Cours et Documents, 6), Kinshasa-Limete, Faculté de Théologie 
Catholique, 1982, p. 5-16 ; MUKENG’A KALOND (Mgr), Spiritualité matrimoniale, «cas de 
la Jamaa, dans L’Afrique et ses formes de vie spirituelle, p. 326-327.



48 Jules MUANDA KIENGA

mondialisation, l’âme de l’africain est restée enracinée dans sa religion 
traditionnelle ; comme pour dire, « chasser le naturel, il revient au galop ». 

2.4. L’impact de la mondialisation sur la religiosité africaine 
d’aujourd’hui : l’influence du pentecôtisme américain

Nous vivons aujourd’hui dans un monde profondément marqué par le 
phénomène de la mondialisation. Elle est un processus en cours et toujours 
en mouvement avec impacts et conséquences sur le présent et sur l’avenir 
des individus et des sociétés.

Ce processus est impulsé par une volonté politique de gouvernance mon-
diale. La mondialisation a réduit les distances et favorisé les échanges entre 
personnes, pays, continents, cultures et races, si bien que l’on peut dire que 
le monde est devenu « «un village planétaire» où tout se tient, s’influence, 
s’uniformise et se standardise »26. 

L’impact de la mondialisation se ressent fortement aussi bien dans le vécu 
quotidien des individus que dans l’organisation des sociétés. La mondialisa-
tion n’est pas qu’économique, elle est aussi culturelle, politique, etc. Le Pape 
Benoît XVI parlait d’« un phénomène multidimensionnel et polyvalent, qui 
exige d’être saisi dans la diversité et dans l’unité de tous ses aspects (…) »27. 

Remarquons que par ailleurs que si la mondialisation fait du monde un 
espace unique avec une culture uniforme et homogène, cette culture est en 
réalité celle du plus fort. En effet, les relations entre les nations sont en ré-
alité encore dictées par un rapport de forces : les nations qui détiennent le 
plus de pouvoir économique, politique et médiatique, imposent leurs règles 
de jeu auxquelles toutes les autres doivent se conformer, sous peine d’être 
marginalisées.

La culture véhiculée par la mondialisation s’impose sur les autres et les 
annihile, devenant ainsi la «  méga culture  » sur laquelle toutes les autres 
doivent se modeler. Cette culture, comme nous l’avons dit, est porteuse de sa 
logique économique, de son idée de société et de la politique, de ses valeurs 
et sa vision religieuse. La mondialisation est donc aussi religieuse.

En effet, nous observons ces dernières décennies l’influence remarquable 
du Pentecôtisme américain sur la religiosité, les mentalités et les comporte-
ments d’un bon nombre d’Africains. Inspiré du calvinisme qui pose la ques-

26	  J. MUANDA KIENGA, L’effervescence religieuse en Afrique, p. 48.
27	  BENOIT XVI, Lettre encyclique Caritas in Veritate, Rome, 29 juin 2009, n. 42.



49La théologie africaine et les nouveaux mouvements religieux

tion du salut sous une perspective intramondaine, cette religion proclame un 
Dieu thaumaturge pourvoyeur du bonheur et du succès terrestre28. Appelé 
aussi « Religion-monde » à cause de son incidence au niveau mondial29, le 
Pentecôtisme fait beaucoup d’adeptes si bien que prolifèrent chaque jour des 
Églises qui s’en inspirent. Outre la situation socio-économique qui en favo-
rise l’expansion, un de ses atouts de séduction est sa plasticité ; c’est-à-dire sa 
capacité, en réalité «apparente», de synthèse entre l’orthodoxie chrétienne et 
les cultures locales30. 

Les Églises d’inspiration pentecôtiste se réfèrent constamment à la Bible. 
Elles professent le baptême chrétien et prêchent l’intégrité morale. Ce qui 
est un appât pour les Chrétiens des Églises chrétiennes traditionnelles (ca-
tholique et protestante) croyant ainsi avoir affaire à une religion en parfaite 
consonance avec leur credo. En plus, en intégrant les pratiques tradition-
nelles, comme celles de la libération de la sorcellerie ou du mauvais sort, ces 
Églises apparaissent bien comme des Églises inculturées et respectueuses 
des traditions des peuples. Et, pourtant, elles font en réalité un syncrétisme 
qui édulcore et manipule à la fois l’orthodoxie de la foi chrétienne et les va-
leurs traditionnelles africaines.

Trois autres atouts qui font le succès et permettent la propagation ra-
pide de cette religion : la place prépondérante qu’elle accorde aux miracles, 
l’usage massif des moyens de communication de masse avec toutes ses tech-
niques de marketing et l’organisation en réseaux de petites communautés 
bien enracinées du niveau local.

Le credo pentecôtiste « Jésus est la solution » est devenu une arme persua-
sive pour les masses populaires pauvres en quête de bonheur et de progrès 
socio-économique. Cette religiosité définie en fonction de son utilité maté-
rielle immédiate, ne peut que paraître fascinante et attirante pour des popu-
lations en quête des solutions immédiates. 

Tous ces éléments évoqués ont permis aux Églises pentecôtistes de trouver 
un terrain propice en Afrique ; un continent dont les populations sont en quête 
de bien-être et où la solidarité est considérée comme une des valeurs cardi-
nales de la société. Ajoutons aussi que le discours des solutions miraculeuses 
souvent miroitées par ces Églises pentecôtistes ne pouvait trouver terrain fer-
tile qu’auprès des populations en panne de rationalité et de bon jugement.

28	  Cf. F. LENOIR, Les métamorphoses de Dieu. Des intégrismes aux nouvelles spiritualités 
(Pluriel), Paris, Fayard, 2010, p. 82-87.

29	  Cf. F. LENOIR, Les métamorphoses de Dieu, p. 82-87.
30	 Cf. F. LENOIR, Les métamorphoses de Dieu, p. 84-85.



50 Jules MUANDA KIENGA

2.5. Un déficit de rationalité et de discernement
La religion est une dimension fondamentale de l’homme. Elle est en fait 

une vraie énergie qui dicte les principes régulateurs de la vie de l’homme. 
Elle peut donc porter l’homme à un mieux-être, tout comme l’entraîner à une 
dérive existentielle. L’histoire de l’humanité nous renseigne en fait sur l’im-
pact positif des religions sur le vécu des peuples, tout comme sur les risques 
de fidéisme, de fondamentalisme et d’obscurantisme auxquels peut porter 
une religiosité mal comprise et mal éclairée. 

Nous convenons donc avec Walter Kasper que « croire est un mot riche de 
sens. Mais il résulte de cette polysémie qu’il risque d’être employé à mauvais 
escient. L’être et le non-être de la foi, la foi et la superstition figurent souvent 
côte à côte, et il arrive parfois qu’ils soient confondus. Il est facile d’abuser 
de la disposition à croire (…) »31. Le risque d’aliénation et de manipulation 
de la religion est donc réel surtout auprès des populations qui ne disposent 
pas du tout de clés d’interprétation et de compréhension du monde et de ses 
phénomènes. 

Les statistiques de l’UNESCO établies en 2009 indiquent qu’un tiers de 
la population subsaharienne (37,1%), soit 163 millions, est analphabète32. Ils 
ne peuvent ni lire ni écrire, et donc ni accéder à certains instruments de for-
mation et d’information sur la santé, sur la technique, sur l’environnement, 
etc. Si hier, les sociétés traditionnelles africaines assuraient la formation des 
jeunes par des écoles d’initiation et par d’autres formes d’éducation, ces 
structures éducatives ont aujourd’hui disparu. Il s’est créé un vide éducatif 
qui expose une grande partie de la population à l’ignorance.

À cette carence, il faut ajouter les difficultés que présente le système 
éducatif actuel de pays africains, comme la République Démocratique du 
Congo. Il s’agit des difficultés liées au mode de transmission des connais-
sances, à leur assimilation et à leur concrétisation33. En effet, beaucoup d’ap-
prenants ne maîtrisent plus les langues de l’apprentissage. Par conséquent, 

31	 W. KASPER, La foi au défi. Traduit de l’allemand par Florence Quillet, 2e éd., Montrouge, 
Nouvelle cité, 1994, p. 12.

32	 Cf. le Rapport de l’UNESCO sur l’alphabétisation dans le monde  : UNESCO, Le défi 
mondial de l’alphabétisation. Bilan de l’alphabétisation des jeunes et des adultes à mi-
parcours de la décennie des Nations unies pour l’alphabétisation 2003-2012. Préparé 
et établi par Mark Richmond, Clinton Robinson, Margaret Sachs-Israël, Paris, Unesco, 
2009.

33	 Cf. D. MUMENGI, L’avenir à bras le corps. Prospective pour le développement de la 
République Démocratique du Congo, (Collection « Prospective  »), Kinshasa, Editions 
Universitaires Africaines, 2001, p. 45-109.



51La théologie africaine et les nouveaux mouvements religieux

ils ne réussissent pas à appréhender les concepts et à les traduire dans leur 
réalité quotidienne. 

En outre, s’il est vrai que l’école doit ouvrir les jeunes à l’universel, il faut 
dire que la formation en Afrique est souvent calquée sur le modèle occiden-
tal. On apprend, par exemple, la géographie des pays du Nord, tout en res-
tant ignorant sur celle de sa province d’origine. Les instruments d’appren-
tissage font aussi souvent défaut : on parle d’atome et de molécule, sans que 
l’apprenant ne soit allé dans un laboratoire ; on apprend l’informatique sans 
disposer d’un ordinateur. Il en est de même pour les étudiants en médecine : 
certaines facultés de médecine n’ont même pas de structures de santé adap-
tées à l’apprentissage des étudiants.

À côté de ces déficiences, relevons aussi la crise des modèles éducatifs. 
Nous savons pourtant que les apprenants ont besoin de modèles dont ils 
doivent s’inspirer et imiter. Quel message éducatif envoient ces brillants en-
seignants d’université qui, par opportunisme politique, renient tous leurs 
enseignements de droit ou d’économie ?

Nous sommes en fait en présence d’un système éducatif qui bourre les 
apprenants de théories, mais ne les aide pas à impacter positivement leur 
milieu et leur vécu quotidien. Elle est une formation qui reste sur la peau.

Toutes ces déficiences sur la formation évoquées ont des répercussions 
négatives sur tous les secteurs de la vie de l’Africain, notamment sur le plan 
socio-économique, sanitaire et même religieux. Pour Yves Mudimbe, « le pé-
ril de l’intelligence n’est plus une menace potentielle, mais une réalité de 
tous les jours: nous sommes dans l’ère de l’obscurantisme religieux (...) »34. 
Et, l’obscurantisme religieux est à la base de plusieurs maux sociaux : des 
malades qui meurent parce qu’au lieu d’être acheminés dans les centres 
hospitaliers, sont plutôt virés chez des pasteurs charlatans où ils subissent 
de longues et épuisantes séances de délivrance ; des familles divisées parce 
que certains ont été identifiés comme des sorciers ; des enfants maltraités et 
abandonnés dans la rue parce que déclarés sorciers par un pasteur. À ces 
exemples, on peut joindre bien d’autres drames humains qui sont le fait de 
l’obscurantisme religieux.

L’étude approfondie de ces NMR nous a permis d’identifier et com-
prendre les différents facteurs qui président à leur émergence et leur enraci-
nement dans les sociétés africaines avec toutes conséquences sociales qui s’en 

34	 V.Y. MUDIMBE, Regard sur l’Église du Zaïre, dans Cahiers des Religions Africaines, vol. 
14, n. 27-28 (janvier-juillet 1980), p. 80-81.



52 Jules MUANDA KIENGA

suivent. Ne pouvant rester à ce niveau descriptif, nous pensons qu’il revient 
aux chercheurs de tous bords, et aux théologiens surtout, de s’interroger sur 
la portée de ce phénomène religieux à impacts multiples. C’est donc avec le 
regard du théologien (catholique) que nous avons procédé à l’évaluation de 
ces NMR et à tirer des « leçons ». 

3. Regard critique des NMR et chantiers théologiques 

3.1. Évaluation philosophique, sociologique et théologique
- Partant des grands penseurs du phénomène religieux, comme Nietzsche, 

Marx, Freud et Heidegger, nous qualifierons la spiritualité professée par les 
NMR d’« illusion », d’« opium » et de « névrose ». « Illusion », parce qu’elles 
ne sont qu’une « projection de l’essence de l’homme hors de lui-même »35 
. « Opium », dans le sens où ces spiritualités sont comme une drogue qui 
plonge dans une situation d’euphorie, mais enfonce en réalité dans un état 
d’aliénation36. «  Névrose obsessionnelle  », car ces spiritualités prennent  
en réalité origine dans le complexe parental du croyant qui, vivant encore 
son état d’enfance, voit en Dieu ce Père tout-puissant capable de résoudre 
tous problèmes et apaiser ses angoisses existentielles37. Dans ce même 
sens, Jean-Marie Matutu les qualifie de «  spiritualités incestueuses  »  : 
« (…) propres au monde de l’infans et caractérisées par des préoccupations 
«jouissives», celles qui donnent au sujet l’illusion de combler le manque et le 
rendent incapable de différer sa satisfaction, en acceptant l’épreuve du réel 
qui implique le travail afin d’améliorer la qualité de la vie et de transformer 
l’environnement »38. 

- Du point de vue de théologique, nous constatons que nous avons affaire 
à des spiritualités «syncrétiques» ; un syncrétisme entre le christianisme et la 
religion africaine traditionnelle. Si la question de l’intégration des éléments 
culturels dans le christianisme est bien légitime, il s’agit ici d’un syncrétisme 
qui caricature et dénature aussi bien le christianisme que la religion africaine 
traditionnelle. C’est ici que nous percevons l’influence remarquable du Pen-

35	 Cf. L. FEUERBACH, L’essence du christianisme. Traduction de Jean-Pierre Osier, 
Maspero, 1968, p. 129-130 ; A. DURAND, Ludwig Feuerbach : la religion de l’Homme, 
dans https://journals.openedition.org/trajectoires/213 (consulté le 21/06/2019).

36	 Cf.  K. MARX, Contribution à la critique de la philosophie du droit de Hegel. Traduction de 
A. Baraquin, Paris, Ed. Sociales, 1975, p. 197.

37	 Cf. S. FREUD, Un souvenir d’enfance de Léonard de Vinci, Paris, Gallimard, 1977, p. 
124-125.

38	 J.-M. MATUTU, Dieu, le bonheur et la sorcellerie en Afrique. Perspectives psychologiques 
et religieuses de libération, Paris, L’Harmattan, 2011, p. 114.



53La théologie africaine et les nouveaux mouvements religieux

tecôtisme sur les NMR. En effet, reconnu pour sa plasticité, ce mouvement 
religieux répond en fait à la logique du marché qui veut que l’offre s’adapte 
à la demande. Ainsi, pour gagner leurs adeptes, les NMR vont présenter une 
religion taillée sur mesure ; dans le cas échéant, une religion qui offre le bon-
heur terrestre immédiat et sans efforts.

Toujours à propos de leur « plasticité », les NMR font preuve de leur ca-
pacité d’intégrer les éléments culturels africains dans la manière de vivre et 
célébrer la foi chrétienne. Il y a certes une dynamique qui va dans ce sens, 
mais disons qu’on est loin de l’inculturation africaine du message chrétien, 
car les éléments de la religion africaine ne sont pas correctement intégrés dans 
la foi chrétienne. Prenons l’exemple de comment la maladie est comprise et 
gérée dans les NMR. L’approche de ces NMR est plutôt réductrice : elle né-
glige l’aspect médical de la prise en charge du malade au profit des séances de 
délivrance. La guérison est attendue comme un miracle qui doit venir du ciel, 
par le seul effet de la prière. Et pourtant, s’il est vrai que la tradition africaine 
attribue la maladie à la possession de quelque esprit maléfique (cause condi-
tionnante), elle reconnaît pourtant qu’elle est due à des agents pathogènes, à 
l’environnement ou une alimentation malsaine (causes causales). Et d’ailleurs, 
l’itinéraire thérapeutique des sociétés traditionnelles africaines comprend aus-
si bien l’aspect « médico-magique » que celui « psycho-moral »39. 

- En outre, si ces NMR se prétendent « chrétiens », ils ne reflètent en réa-
lité ni  l’image de Dieu ni celle de l’homme révélées en Jésus-Christ. En ef-
fet, le Dieu qui se révèle en Jésus-Christ est loin d’être ce Dieu thaumaturge 
que présentent les NMR se servant d’une lecture biaisée des Écritures. Il est 
un Dieu qui, pour sauver l’homme, s’est anéanti, assumant la condition hu-
maine et prenant sur lui la croix jusqu’à la mort (cf. Phil 2, 6-11). De plus, 
l’homme présenté dans ces NMR est loin d’être ce partenaire de Dieu qui, 
par son travail et son engagement, collabore à son propre salut et à celui de 
la création tout entière. En effet, dans les NMR, la vie de foi, tout comme la 
prière, semblent beaucoup plus tournées vers la quête du miracle plutôt qu’à 
l’engagement du chrétien dans la vie de la cité. 

- Relevons enfin que derrière ces NMR s’expriment bel et bien de vraies 
aspirations des hommes et femmes d’Afrique : aspiration à la prospérité et 

39	 Cf. L.-V. THOMAS – R. LUNEAU, La terre africaine et ses religions, p. 243-246 ; A.-M. 
NLANDU VUNA, De l’empathie à la compassion. Pour une effective prise en charge du 
malade dans le contexte de l’Église-Famille de Dieu au Mayombe. Pars dissertationis ad 
Doctorantum in Theologia cum specializatione in Theologia Pastoralis Sanitarie, Romae, 
2012, p. 16-18 ; 35-65. 



54 Jules MUANDA KIENGA

au mieux-être  ; aspiration à vivre la vie de foi dans des communautés so-
lidaires. De ce fait, nous pouvons dire que ces NMR suggèrent, bien que 
de manière plutôt biaisée, une manière de vivre et de célébrer la foi en Jé-
sus-Christ. Ainsi, au lieu de «  jeter le bébé avec l’eau sale », il convient de 
convertir ce « danger d’aliénation » en « promesse et piste de libération »40. 
C’est dans cette dynamique que doivent s’inscrire aussi bien l’effort d’incul-
turation du message chrétien en Afrique que la « nouvelle évangélisation ».

3.2. Chantiers théologiques
De ce qui précède, nous pensons que les théologiens africains, à qui re-

vient la mission de penser et repenser le salut chrétien en contexte africain, 
doivent davantage s’impliquer dans deux chantiers : la formation des chré-
tiens ; l’édification et la consolidation d’une Église-famille de Dieu.

3.2.1. La formation et l’accompagnement des chrétiens
Notre regard sur la situation religieuse en RDC comme ailleurs en Afrique 

subsaharienne, a mis en évidence l’impérieuse nécessité de former les chré-
tiens à une foi adulte. En effet, non seulement que cette formation les aide à 
résister aux vendeurs d’illusion sans scrupule, elle leur permet aussi de ren-
forcer leurs convictions personnelles et témoigner ainsi efficacement de leur 
foi dans un monde en perpétuelles mutations. En effet, la foi est comme une 
« épée à deux tranchants » : quand elle est bien éclairée, elle est une véritable 
énergie qui propulse l’homme dans son élan vers le mieux-être ; tandis que 
mal éclairée, elle devient un véritable facteur d’aliénation et d’avilissement. 
C’est dans ce sens d’ailleurs que le premier Synode pour l’Afrique considé-
rait la formation à la foi comme une priorité de l’œuvre de l’évangélisation 
de l’Afrique. Car, « L’Église en Afrique, pour être évangélisatrice, doit « com-
mencer par s’évangéliser elle-même. [...] Elle a besoin d’écouter sans cesse 
ce qu’elle doit croire, ses raisons d’espérer, le commandement nouveau de 
l’amour »41. 

Vu les enjeux, les aspirations existentielles identifiées et les carences 
constatées, nous pensons que cette formation doit porter essentiellement 
sur : 1) l’assainissement de l’idée de Dieu ; 2) la formation biblique ; 3) l’ini-
tiation à la prière ; 4) le sens chrétien de la maladie ; 5) l’engagement so-
cio-politique du chrétien.

40	 J.-C. MBIMBI MBAMBA, La phénoménologie de la religion du jeune Heidegger et sa 
signification pour la théologie. Contribution à la critique de la religiosité africaine, Frankfurt 
am Main, Peter Lang, 2012, p. 274.

41	 J.-C. MBIMBI MBAMBA, La phénoménologie de la religion, p. 76.



55La théologie africaine et les nouveaux mouvements religieux

a) L’assainissement de l’idée de Dieu
La mission de l’Église est celle de propager la foi et le salut apporté par 

le Christ42. Il s’agit de la foi au vrai Dieu qui se révèle en Jésus de Nazareth, 
mort sur la croix et ressuscité d’entre les morts. Cette tâche confiée à l’Église 
consiste donc, pour reprendre les paroles de l’Apôtre Paul, à « proclamer la 
Parole de Dieu à temps et à contretemps, à réfuter, à exhorter et à ramener à 
la saine doctrine » (2 Tim 4, 2). 

En effet, un des dangers auxquels la foi est exposée est celui de l’idolâtrie. 
Comme le dit si bien Bernard Sesboüé : « il y a dans notre désir de connaître 
Dieu un danger d’idolâtrie, celui de construire un Dieu à notre portée. Le 
Dieu vivant est toujours infiniment au-delà de ce que nous pouvons penser 
de lui. C’est pourquoi il nous surprend et nous déconcerte. Croire ne peut 
être qu’un don de Dieu, parce que seul Dieu peut nous parler de Dieu »43.

L’Évangélisation de l’Afrique fait aussi face aujourd’hui à ce danger d’ido-
lâtrie. L’analyse de ces NMR a mis en évidence l’idée que tant d’hommes et 
femmes en Afrique se font de Dieu : un Dieu Tout Puissant toujours prêt à 
se tenir aux côtés d’un homme dépourvu et incapable de survivre sans son 
intervention miraculeuse et providentielle. 

Toute sa vie durant et pendant son ministère messianique, Jésus Christ 
a lutté contre l’idée d’un Dieu thaumaturge qui transformerait le cours des 
choses par une baguette magique. Sa venue dans le monde a annoncé les 
couleurs : il est né dans une mangeoire, au milieu des bergers, de parents de 
modeste condition. Soumis aux assauts du Prince des Ténèbres dans le dé-
sert (Lc 4, 1-13 ; Mt 4, 1-11), où il vécut le manque et le dénuement, il refusa 
mordicus de succomber à la tentation d’instrumentaliser Dieu, de l’utiliser 
pour ses propres intérêts, pour sa propre gloire et son propre succès. C’est 
cette lutte qu’il mena jusqu’au bout, jusqu’à la croix. Déjà mis sur la croix, 
avant qu’il n’expire, il entend encore dire autour de lui : « Si tu es le fils de 
Dieu, descends de la croix… Il en a sauvé d’autres et ne peut se sauver lui-
même ; s’il est le roi d’Israël, qu’il descende maintenant de la croix, et nous 
croirons en lui ! » (Mt 27, 40-44). 

42	 Cf. Ad gentes, n. 5. 
43	 B. SESBOÜE, Croire. Invitation à la foi pour les femmes et les hommes du XXe siècle, 

Paris, Droguet et Ardant, 1999, p. 51.



56 Jules MUANDA KIENGA

Jésus nous prévient par-là de la tentation d’un Dieu Tout puissant et mi-
raculeux qui ne connaît pas la force salvifique de la croix. Il nous invite donc 
à le suivre dans la fidélité et dans la Vérité à la Parole de Dieu ; auxquelles on 
ne peut arriver qu’assumant avec lui la Croix.

Il est aujourd’hui plus que jamais impérieux que l’évangélisation de 
l’Afrique passe par un « assainissement », ou encore une « déconstruction » 44 
de l’idée de Dieu véhiculée dans ces spiritualités. Cet assainissement consis-
tera concrètement à se défaire de cette idée d’un Dieu Thaumaturge et tour-
ner le regard vers le vrai Dieu qui se révèle en Jésus Christ, crucifié, mis au 
tombeau et ressuscité.

Cette préoccupation d’assainissement de l’idée de Dieu, ou de « re-concep-
tion de Dieu » a été aussi l’objet de la réflexion théologique du Pasteur protes-
tant Dietrich Bonhoeffer45. Dans ses Lettres Théologiques, notamment dans 
celles du 30 avril 1944, du 8 juin 1944 et du 16 juillet 1944, Bonhoeffer se de-
mande comment l’homme moderne peut réinterpréter le rapport du Christ 
avec le monde et vivre le christianisme dans un monde, «  devenu majeur » 
(mündige Welt). Il estime en effet que le christianisme, tel qu’il a été jusque-là 
compris et vécu dans le monde occidental, n’a pu aider l’homme à prendre 
en charge son propre destin. Cette forme de christianisme, fortement mar-
quée par le Moyen-Âge, a en effet véhiculé l’idée d’un Dieu « deus machina », 
le « bouche-trou » qui doit suppléer les limites de ses connaissances.

Pour Bonhoeffer, l’homme moderne, vivant dans un monde devenu 
adulte, doit abandonner cette «  forme occidentale du christianisme  », ou 
mieux de cette « forme d’expression de l’homme dépendante de l’histoire et 
périssable », et inaugurer une nouvelle forme de christianisme, un « chris-
tianisme sans religion » (lettre du 30 avril 1944). Celui-ci signifie la fin de la 
« religion et de son Dieu », c’est-à-dire de cette forme de religion qui exalte la 
toute-puissance de Dieu face à l’impuissance de l’homme. Ce « christianisme 
sans religion » recommande de « vivre dans le monde comme etsi Deus non 
daretur » (lettre du 16 juillet 1944), c’est- à-dire avec l’hypothèse de l’absence 
de Dieu ; de ce Dieu de la religion, tout-puissant, qui écrase l’homme dans 
sa volonté d’autonomie. L’homme devra plutôt « vivre devant Dieu et avec 
Dieu, sans Dieu » (lettre du 16 juillet 1944), c’est-à-dire vivre devant et avec 
le Dieu de Jésus Christ, qui se révèle dans l’impuissance de la croix. Il s’agit 

44	 J.-C. MBIMBI MBAMBA, La phénoménologie de la religion, p. 273.
45	 Sur la pensée de Bonhoeffer, lire  : D. BONHOEFFER, Résistance et soumission ; R. 

GIBELLINI, Panorama de la théologie du XXe siècle. Traduction de l’italien par Jacques 
Mignon, Paris, Cerf, 1994, p. 119-138. 



57La théologie africaine et les nouveaux mouvements religieux

d’un Dieu qui n’est pas simplement au-delà, mais « au centre de notre vie tout 
en étant au-delà » (lettre du 30 avril 1944). Le Dieu de Jésus Christ « appelle 
l’homme à la vie », à « souffrir avec Dieu de la souffrance que le monde sans 
Dieu inflige à Dieu » (lettre du 18 juillet 1944). 

C’est dans la même direction que s’oriente Jürgen Moltmann. Il estime 
aussi que c’est la mort de Jésus en croix qui doit identifier comme « authen-
tiquement chrétien » tout discours sur Dieu, sur la création, sur l’histoire, 
sur l’Église et sur la foi46. Outre le fait que la croix du Christ est la clé d’in-
terprétation qui nous permet d’authentifier tout ce qui se dit « chrétien », 
Moltmann ajoute qu’elle a aussi une vertu « thérapeutique » : elle nous libère 
d’une religion idolâtre ou « obsessionnelle » par laquelle l’homme exorcise 
son incapacité à affronter les problèmes de son existence. La Croix de Jésus 
invite l’homme à accepter la finitude de son existence, mais en même temps 
à s’engager pour transformer la souffrance en une opportunité de salut47.

b) La formation biblique
Les Pères du premier Synode africain avaient bien compris que le défi de 

l’inculturation du message chrétien en Afrique consistait « à faire en sorte 
que les disciples du Christ puissent assimiler toujours mieux le message 
évangélique, restant cependant fidèles à toutes les valeurs africaines authen-
tiques »48. Relevant le rôle central de la Parole de Dieu dans la nouvelle évan-
gélisation du continent, ils recommandaient ardemment une « renaissance 
biblique » dans l’Église africaine49. Celle-ci devra viser, entre autres, à mettre 
la Bible à la portée de tout le peuple de Dieu et à le former à la lire adéqua-
tement. 

c) L’initiation à la prière
La foi chrétienne se nourrit de la prière. C’est en fait dans l’intimité de 

la prière que Dieu se révèle à l’homme et que l’homme se confie à Dieu. La 
prière est donc une dimension fondamentale de la vie du croyant. La vie de 
Jésus est d’ailleurs ponctuée par la prière: il prie lors de son baptême qui est 
l’événement qui inaugure sa mission prophétique (Lc 3, 21-22) ; il prie avant 
de prendre des décisions importantes, comme le choix de ses disciples (Lc 6, 

46	 Cf. J. MOLTMANN, Le Dieu crucifié. La croix du Christ, fondement et critique de la 
théologie chrétienne. Traduit de l’allemand par B. Fraigneau-Julien, Paris, Cerf, 2012, p. 
231-232.

47	 Cf. J. MOLTMANN, Le Dieu crucifié, p. 339-340.
48	 JEAN-PAUL II, Ecclesia in Africa, n. 78.
49	 Cf. Second rapport du Cardinal Thiandoum, dans M. CHEZA (éd.), Le synode africain. 

Histoire et texte, p. 183-184.



58 Jules MUANDA KIENGA

12-13) ; il se retire pour prier après avoir enseigné et opéré des guérisons (Lc 
5, 15-16) ; il gravit la montagne pour prier et, pendant qu’il prie, il est trans-
figuré (Lc 9, 28-29) ; il prie pour Pierre afin que sa foi ne défaille pas (Lc 22, 
32) ; il prie avant d’entrer dans sa Passion (Lc 22, 39-47) ; il prie sur la Croix 
(Lc 22, 39-47). 

Pour prévenir les chrétiens de ces tentations qui menacent leur foi et les 
aider à rester quotidiennement en communion de vie avec la Trinité, l’Église 
a la charge de les éduquer à la vraie prière, celle que le Père inspire lui-
même à ses fils par l’Esprit Saint. S’il est vrai que la prière relève du domaine 
de l’intimité entre Dieu et l’homme, il convient aussi de souligner qu’il est 
l’exercice auquel tout disciple du Christ doit être initié. Les disciples de 
Jésus-Christ ont d’ailleurs été à l’école de la Prière de leur Maître. 

En ce qui concerne l’Église d’Afrique, il nous sied de rappeler que la nou-
velle Évangélisation dans laquelle elle est engagée, vise fondamentalement 
à redynamiser la foi de l’ensemble du Peuple de Dieu, aussi bien celle des 
clercs que des laïcs, afin que tous parviennent à la maturité spirituelle et par-
ticipent à la construction du Royaume de Dieu. Cette redynamisation de la 
foi passe entre autres par la redécouverte du sens de la prière et de sa force 
d’inspiration dans le témoignage de foi que tout chrétien a à rendre quoti-
diennement dans l’Église et dans le monde. 

Parlant de l’éducation à la prière, il y a à reconnaître que, contrairement 
aux religieux et aux prêtres qui reçoivent une initiation spécifique au cours 
de leur formation du séminaire et du noviciat, les fidèles laïcs, eux, n’en bé-
néficient pas autant. Comme nous l’avons dit pour la formation chrétienne 
en général, l’éducation à la prière est elle aussi assez embryonnaire : elle se 
limite bien souvent à l’apprentissage de quelques formules de prières tradi-
tionnelles, sans aider suffisamment l’orant à saisir toute la portée et le sens 
chrétien de ce vis-à-vis avec Dieu.

L’Église d’Afrique se caractérise certes par la vivacité de ses assemblées 
de prière ; ce qui est admirable. Mais, de là, peut-on dire, comme s’interro-
geait un des Pères du premier synode africain, que toutes ces assemblées de 
prière aident vraiment l’homme à s’élever vers Dieu, de manière à ce qu’il 
entende sa voix et puisse l’assimiler50? La question peut être aussi posée 
en ces termes : est-ce que la prière, telle qu’elle est comprise et vécue dans 

50	 Cf. J.-P. MESSINA, Actualité du dialogue interreligieux en Afrique, dans J. NDI-OKALLA et 
A. NTALOU (Mgr) (dir.), D’un synode africain à l’autre. Réception synodale et perspectives 
d’avenir : Église et société en Afrique, Paris, Karthala, 2007, p. 142-143.



59La théologie africaine et les nouveaux mouvements religieux

les différentes assemblées de prière qui se tiennent ici et là dans les Églises 
d’Afrique, dans les stades et même dans les rues, correspond à la conception 
chrétienne de la prière ? 

L’intention sous-jacente n’est nullement celle de nier aux chrétiens 
d’Afrique la capacité de prier convenablement, ni de banaliser toutes ces 
prières que ces femmes et hommes d’Afrique élèvent en toute confiance et 
en toute innocence vers leur Dieu, quelle que soit la manière dont ils le font. 
Il s’agit bien au contraire de voir comment les accompagner et les aider à 
trouver dans la prière et dans toutes les célébrations liturgiques un espace 
privilégié de communion avec Dieu ; un espace dans lequel ils peuvent à la 
fois confier leurs joies, leurs frustrations et leurs attentes à Dieu, mais aussi 
écouter sa voix qui leur parle au fond de leurs cœurs et au cœur de leurs vies. 
Dans ce sens, nous convenons avec Cibaka Cikongo que la première tâche de 
l’inculturation liturgique en Afrique devra être la formation à la prière. Au-
trement, les célébrations liturgiques, censées être des lieux de communion 
entre Dieu et son Peuple, risqueraient d’être plutôt source des malentendus 
et des déformations nuisibles à la foi chrétienne51. 

Un regard sur l’univers religieux de l’Afrique aujourd’hui montre com-
ment la « religiosité-miracle » a marqué les mentalités, les comportements et 
l’expression de la foi des individus. Il suffit en fait de voir comment les gens 
prient dans les différents groupes de prière, que ce soit dans les NMR ou 
dans les Églises dites traditionnelles, protestante et catholique. 

Dans sa lettre du 15 juillet 1980, le Cardinal Joseph Malula, Archevêque de 
Kinshasa (1964-1989), donnait des indications pastorales intéressantes aux fi-
dèles de l’Archidiocèse de Kinshasa, en ce qui concerne la bonne marche des 
Groupes du Renouveau dans l’Esprit. Définissant l’identité de ces Groupes 
de prière au sein de l’Église, il invitait les chrétiens à éviter certaines pra-
tiques et idées erronées de la prière : mener une vie de prière au détriment de 
ses devoirs d’état ou encore concevoir la prière comme de la magie52.

Tout en fustigeant certains dérapages observés, l’Archevêque de Kinshasa 
appelait les chrétiens à saisir le sens authentique de la prière ; celle qui met 

51	 Cf. CIBAKA CIKONGO, Dieu ou le veau d’or. Réflexions sur quelques aspects 
de l’inculturation de la liturgie. Cas du Diocèse de Mbuji-Mayi, Kinshasa, Editions 
Universitaires Africaines, 2005, p. 102-103.

52	 Cf. MALULA (Cardinal), Lettre du 15 juillet 1980, dans L. DE SAINT MOULIN 
(rassemblement et présentation), Œuvres complètes du Cardinal Malula, vol. 3, Textes 
concernant l’Inculturation et les Abbés, Kinshasa, Facultés Catholiques de Kinshasa, 
1997, p. 161.



60 Jules MUANDA KIENGA

l’homme en communion avec Dieu, le porte à la conversion de cœur, lui 
donne le courage d’affronter les événements de la vie et la force d’assumer 
avec responsabilité ses engagements dans le monde. C’est à cette prière que 
le chrétien doit s’éduquer. Ainsi comprise, la vraie prière est un dialogue 
sincère, profond, sobre et spontané entre l’homme et Dieu. Elle ne consiste 
donc pas en interminables bavardages ou rabâchages (cf. Mt 6, 7-8), encore 
moins en des incantations tonitruantes, comme souvent c’est le cas dans de 
nombreuses assemblées de prière des Églises chrétiennes d’Afrique. 

Si la prière est pour Jésus un appel de l’homme à l’intervention paternelle de 
Dieu, source de toute grâce et de tout bien, elle ne le dispense nullement de 
l’effort et de l’engagement. Bien au contraire, prière et action se compénètrent : 
la prière, en tant que communion de Dieu avec l’homme, appelle à l’action ; 
et l’action, comprise comme participation active de l’homme à l’œuvre 
recréatrice de Dieu dans le monde, réalise et augmente cette communion. 
De ce fait, le travail de l’homme devient une prière, c’est-à-dire élévation de 
l’humanité vers sa pleine Rédemption. 

La « vraie prière » ne peut donc jamais être comprise ni comme quelque 
chose qu’on impose à Dieu, ni comme une recette magique et encore moins 
un sédatif. Elle s’insère dans le projet salvifique de Dieu et appelle ainsi 
l’orant à l’action. Il est donc temps que les chrétiens d’Afrique comprennent 
que prière chrétienne et action se compénètrent. En effet, ces deux recom-
mandations de l’Apôtre Paul doivent toutes les deux être entendues et conju-
guées : « Priez sans cesse » (1 Th 5, 17) et « travaillez jour et nuit » (2 Th 3, 8).

d) Le sens chrétien de la maladie
La question de la maladie et de la santé a toujours été objet de l’atten-

tion pastorale des Églises d’Afrique. Il s’agit non seulement de construire 
des infrastructures de santé et de former le personnel médical, mais aussi 
et surtout d’évangéliser les Fils et Filles d’Afrique dans leur approche de la 
maladie et de la souffrance Car, sous l’influence de la tradition et des « spiri-
tualités-miracles », la maladie est souvent vécue comme une expérience exis-
tentielle dramatique aussi bien pour l’individu que pour la communauté. 
Souvent attribuée aux esprits maléfiques et aux sorciers, la maladie soulève 
suspicions et divisions dans la société africaine. 

Les deux Synodes spéciaux pour l’Afrique se sont particulièrement pen-
chés sur les problèmes de santé et de maladie53. Il en résulte la nécessité 

53	 Nous faisons allusion ici au document préparatoire du premier Synode pour l’Afrique 
(Document de travail, Synode spécial des évêques pour l’Afrique, Paris, Centurion-Cerf, 



61La théologie africaine et les nouveaux mouvements religieux

d’une approche globalisante de la problématique de la santé. Outre la tâche 
de construire les structures médicales et d’organiser le système de santé 
(la constitution des mutuelles de santé par exemple), les Églises d’Afrique 
entendent donner aux populations une éducation sanitaire de base, les ins-
truire sur la vision chrétienne de la maladie et leur offrir un accompagne-
ment spirituel et moral adéquat. 

L’opportunité d’une pastorale spécifique de la santé se ressent fortement 
aujourd’hui plus que jamais, lorsqu’on voit comment les chrétiens affluent 
chaque jour chez des Prêtres et des Pasteurs pour y chercher réconfort. D’ail-
leurs, la grande ruée des fidèles vers les nouveaux mouvements religieux, 
s’explique surtout aussi par le fait que nombreux pensent y trouver réponse 
à leurs problèmes de santé ou à ceux de leurs proches. Il nous semble impor-
tant d’indiquer, sans prétendre être exhaustif, deux points sur lesquels les 
Églises d’Afrique doivent encore insister davantage pour une pastorale de 
la santé qui se veut être une réponse chrétienne au problème de la maladie : 
l’annonce de la «Croix» dans la vie chrétienne ; l’accompagnement des per-
sonnes malades. 

Mettre la Croix du Christ au cœur de l’annonce chrétienne ne veut nul-
lement dire accepter la fatalité ou se résigner face à la souffrance ou à la 
maladie. Bien au contraire, c’est affronter la souffrance et la maladie avec le 
courage et l’espérance du Christ qui, non seulement a guéri et consolé les 
malades, mais a lui-même assumé la souffrance et l’a transformée en une 
offrande d’amour pour les autres. 

Ainsi, l’Église d’Afrique devra éduquer les chrétiens à se défaire de l’idée 
selon laquelle la maladie serait une punition divine ou une possession. Elle 
les aidera à combattre la mentalité fataliste face à la souffrance et à la mala-
die. Le chrétien aura plutôt à combattre avec énergie la maladie en tirant pro-
fit de tous les apports de la médecine et de l’hygiène. En tout état de cause, 
il devra assumer la souffrance comme faisant partie du mystère de l’homme 
à l’exemple du Christ lui-même et de nombreux Saints qui ont donné un 
sens salvifique à la souffrance. Car, lorsqu’elle est vécue dans la foi et dans 
la fidélité, la souffrance peut devenir un «moment de grâce», c’est-à-dire un 
moment d’expérience mystique intense, une occasion de donner un témoi-
gnage de fidélité envers Dieu, qui peut faire grandir la foi de la communauté 

1993, n. 88, p. 71),  au Rapport introductif du cardinal Thiandoum, dans M. CHEZA (éd.), 
Le synode africain, p. 40  ; à quelques interventions pertinentes de certains Évêques 
africains (p. 105ss). Voir aussi : JEAN-PAUL II, Ecclesia in africa, n. 116 ; BÉNOÎT XVI, 
Africae munus, n. 139-141.



62 Jules MUANDA KIENGA

ecclésiale. 

Le ministère de l’accompagnement des malades est donc un champ pasto-
ral qui est vital pour l’Église et, pour l’Église d’Afrique en particulier. La né-
cessité et la pertinence d’un tel ministère dérivent du fait que c’est l’homme, 
et plus précisément l’homme souffrant, qui est au cœur de la mission ré-
demptrice du Christ, et de ce fait, de celle de l’Église54.

e) L’éducation à l’engagement socio-politique
Nous n’avons cessé de relever l’étroite connexion qu’il y a entre évangile 

et promotion humaine. Essentiellement centré sur le mystère de la mort et 
de la résurrection, le message évangélique de Jésus Christ est une «Bonne 
Nouvelle» du salut, une annonce de libération des peuples: libération de tout 
ce qui entrave leur liberté et leur plein épanouissement. Ce lien intime entre 
annonce chrétienne et promotion humaine qui se trouve au cœur même de 
l’évangile, doit s’exprimer et se développer nécessairement dans toute l’ac-
tion évangélisatrice de l’Église55. 

Il va donc sans dire que «  l’enseignement et la diffusion de la doctrine 
sociale font partie de la mission d’évangélisation de l’Eglise »56. Car, la tâche 
de l’Église est celle de scruter les signes des temps, d’éclairer les hommes et 
féconder toutes les réalités humaines avec l’Évangile de Jésus Christ.

Tout au long des siècles, l’Église a toujours exercé cette mission éducatrice 
auprès du peuple de Dieu. S’inspirant des Saintes Écritures et riche de son 
expérience millénaire sur les questions sociales, l’Église a élaboré un ensei-
gnement social qui offre des idées intéressantes sur le projet d’une socié-
té juste, solidaire et respectueuse de la dignité humaine. Cet enseignement 
contenu dans différentes encycliques57, représente une véritable mine d’or 
pour l’humanité et une source d’inspiration pour toutes les sociétés en quête 
de justice, de paix et de bien-être. 

Cet enseignement s’avère aujourd’hui plus que jamais nécessaire pour 
un continent comme l’Afrique qui peine à sortir du cercle infernal des dic-
tatures, des guerres et de la mauvaise gouvernance. Les deux synodes des 

54	 Cf. JEAN-PAUL II, Lettre apostolique Salvifici doloris, 11 février 1984, n. 3.
55	 Cf. FRANҪOIS, Exhortation apostolique Evangelii Gaudium, 24 novembre 2013, n. 178.
56	 JEAN-PAUL II, Lettre encyclique Sollicitudo rei socialis, 30 décembre 1987, n. 41.
57	 Nous trouvons la doctrine sociale de l’Église dans les différents documents du Magistère, 

surtout dans les encycliques sociales. Il y a aussi un compendium de la doctrine sociale 
publié par le Conseil Pontifical Justice et paix  : CONSEIL PONTIFICAL JUSTICE ET 
PAIX, Compendium de la doctrine sociale de l’Église, Roma, Libreria editrice Vaticana, 
2005.



63La théologie africaine et les nouveaux mouvements religieux

Évêques pour l’Afrique ont en effet largement insisté sur la formation des 
chrétiens à la doctrine sociale ; une formation qui devra permettre aux laïcs 
surtout de jouer leur rôle d’animateurs de l’ordre temporel (politique, cultu-
rel, économique, social)58. Cette formation concerne donc aussi bien le simple 
citoyen que le politicien, aussi bien l’ouvrier que l’entrepreneur. Elle vou-
drait éveiller chez les uns et les autres la nécessité d’un engagement citoyen 
responsable et d’un témoignage chrétien cohérent.

3.2.2.	L’édification et la consolidation d’une Église-famille de 
Dieu 

L’Africain est profondément attaché à la communauté, comme nous 
avons eu à le montrer. Il pense que c’est par la communauté que la vie lui est 
transmise et c’est grâce à elle qu’il la maintient et la renforce. Cette dimen-
sion communautaire se ressent aussi fortement dans l’expression spirituelle. 
Un des facteurs qui poussent d’ailleurs les gens vers les Églises de réveil 
est, entre autres, la recherche ce climat de convivialité qui prévaut entre les 
membres de ces Églises organisées en petits réseaux de solidarité.

Et, l’Église Catholique d’Afrique a bien compris que la «  nouvelle 
évangélisation  » du continent passe nécessairement par l’intégration et 
la revalorisation de cet aspect «  communautaire  » qui, non seulement est 
un aspect fondamental de la culture africaine, mais constitue l’identité 
même de l’Église. En effet, le Concile Vatican II définit l’Église comme une 
« communauté de foi, d’espérance et de charité, comme un organisme visible 
par lequel il (le Christ) répand sur tous la vérité et la grâce »59. C’est donc à 
juste titre que Cyprien Mbuka affirmait : « Vatican II a souligné la dimension 
communautaire dans l’Église (…) Théologiquement et institutionnellement, 
il nous faudrait promouvoir une ecclésiologie communautaire »60.

Ainsi, en faisant de l’image « Église Famille de Dieu » l’idée-force de la 
« nouvelle évangélisation » de l’Afrique, les Pères du Premier Synode pour 
l’Afrique pensaient construire une Église non seulement aux «couleurs afri-
caines», mais, plus encore, une Église enracinée dans la tradition biblique et 
fidèle à la vision du Concile Vatican II. Pour ce fait, ils souhaitaient que « les 
théologiens élaborent la théologie de l’Église Famille avec toute la richesse 
de son concept, en dégageant sa complémentarité avec d’autres images de 

58	 Cf. JEAN-PAUL II, Ecclesia in Africa, n. 75, 106-107 ; BÉNOÎT XVI, Africae munus, n. 
137.

59	 Lumen Gentium, n. 8. 
60	 C. MBUKA-DI-NKUANGA, Persistance hiérarchiologie dans l’ecclésiologie de Vatican II, 

dans Bulletin des Théologiens Africains, vol. 2, n. 4 (1980), p. 203.



64 Jules MUANDA KIENGA

l’Église »61. Cette mission confiée aux théologiens consiste en fait à appro-
fondir une théologie de l’Église-Famille dans la vision de Vatican II et selon 
les sensibilités locales, de telle manière que chaque Église locale africaine 
s’ouvre au mystère du Christ, en vive et le rende présent dans son milieu de 
vie.

Sur ce, plusieurs Églises du continent se sont engagées depuis plusieurs 
décennies dans le processus d’édification et de consolidation d’une Église-
Famille, et ce, en érigeant et en promouvant au sein des paroisses des 
Communautés chrétiennes vivantes de base (CEVB), appelées dans l’aire 
anglophone « Small Christian Communities (SCCs) »62. Elles sont en effet de 
précieux instruments d’évangélisation de l’Afrique, comme le faisait noter 
avec beaucoup d’enthousiasme le Pape Jean-Paul II 63.

Il s’agit d’une «  évangélisation en profondeur  » qui nécessite une 
conversion et une rénovation constantes de l’Église en son interne d’abord, 
ouvre à la fraternité universelle et pousse à la transformation des condi-
tions socio-politiques des hommes et femmes d’Afrique64. Elle est égale-
ment une évangélisation qui annonce un christianisme «  inculturé »  ; une 
inculturation comprise dans sa double dimension : « d’une part, 'une intime 
transformation des authentiques valeurs culturelles par leur intégration 
dans le christianisme' et, d’autre part, 'l’enracinement du christianisme dans 
les diverses cultures' »65. 

En effet, la vision de l’Église-famille de Dieu, portée par les CEVB, exige 
de rompre avec les « solidarités négatives », qui se limitent à la tribu, au clan 
et à la famille66. Elle invite à promouvoir plutôt la vraie solidarité chrétienne ; 
celle qui, par Jésus-Christ, fait de tous les hommes des frères et des sœurs, 
parce que « fils adoptifs du même Père » (cf. Gal 4, 4-7 ; Rm 8, 14-17). 

61	 JEAN-PAUL II, Ecclesia in africa, n. 63.
62	 Nous faisons allusion ici à plusieurs Églises du continent, entres autre celles de la 

République démocratique du Congo, celles de la République centrafricaine, ou encore 
celles de l’Afrique Australe  : Cf.  : B. UGEUX, Les petites communautés chrétiennes, 
une alternative aux paroisses ? L’expérience au Zaïre, Paris, Cerf, 1988 ; L. BRUNET, 
Les communautés ecclésiales de base. L’exemple de Bangui en Centrafrique, Paris, 
L’Harmattan, 2006 ; E. LAPOINTE, Une expérience pastorale en Afrique australe pour 
des communautés chrétiennes enracinées et responsables, Paris, L’Harmattan, 1985.

63	 JEAN-PAUL II, Lettre encyclique Redemptoris Missio, le 7 décembre 1990, n. 51. 
64	 Cf. JEAN-PAUL II, Ecclesia in Africa, n. 47-51.
65	 JEAN-PAUL II, Ecclesia in Africa, n. 59.
66	 Cf. CONFÉRENCE ÉPISCOPALE NATIONALE DU CONGO, Nouvelle évangélisation et 

catéchèse dans la perspective de l’Église Famille de Dieu en Afrique, Kinshasa, Ed. du 
Secrétariat général de la CENCO, 2000, p. 20.



65La théologie africaine et les nouveaux mouvements religieux

Cette communion permet ainsi de percevoir le prochain sous un regard 
nouveau : non plus comme un anonyme, mais comme un frère ou une sœur à 
aimer et avec qui construire le Règne de Dieu. Dès lors, ce regard de fraterni-
té suggère un autre modèle de relation au sein de l’Église. Tous les membres 
de l’Église-Famille, Corps mystique du Christ, deviennent des frères et des 
sœurs en Christ. 

Cette vision de l’Église jette également un regard critique sur une concep-
tion hiérarchique et cléricaliste de l’Église  ; conception selon laquelle les 
clercs décident et font tout, tandis que les laïcs, eux, doivent se contenter 
d’obéir. L’Église-famille ouvre la voie à un discours de coresponsabilité qui 
valorise la diversité des ministères et l’éclosion des charismes, bien sûr dans 
l’unité de la foi et dans l’obéissance au Magistère. 

Elle s’oppose aussi à toute conception de l’Église fondée sur les diffé-
rences d’ordre sexuel, ethnique ou social. Ce nouveau regard de fraternité 
voudrait libérer l’Église de toute discrimination, de tout esprit carriériste et 
de tout autoritarisme qui amenuisent son témoignage prophétique et affai-
blissent son élan missionnaire. Car, en fait, l’Église est essentiellement « dia-
conique »67 : elle est appelée à l’école du Maître, venu pour servir et donner 
sa vie pour tous (cf. Jn 13, 1-15).

Conclusion
La présente étude a voulu offrir une clé de compréhension des NMR qui 

prévalent aujourd’hui dans nos cités et dans nos villages d’Afrique, afin de 
les orienter de la manière la plus appropriée aussi bien rationnellement que 
théologiquement. En effet, il en va sans conteste que ceux-ci dictent et im-
priment un certain mode de croire, d’être, d’agir et de comprendre la vie 
avec tous les événements qui l’accompagnent  : la naissance, le mariage, la 
maladie, la mort, etc.

Prêchant un Dieu qui offre succès et bonheur » à coup de miracles, qui 
libère l’homme des esprits maléfiques et guérit, ces NMR tendent à réduire 
l’homme à un éternel mineur qui doit invoquer constamment son interven-

67	 Le terme est à comprendre à partir de son étymologie grecque «diakonia» qui veut dire 
«ministère», «service», «secours» ou «assistance». C’est dans ce sens qu’il est utilisé 
dans le Nouveau Testament, notamment dans Lc 10, 40 : Marthe, occupée à divers soins 
domestiques (diakonia), survint et dit : Seigneur, cela ne te fait-il rien que ma sœur me 
laisse seule pour servir ? Dis-lui donc de m’aider ; dans Ac 6, 1 : En ce temps-là, le nombre 
des disciples augmentant, les Hellénistes murmurèrent contre les Hébreux, parce que 
leurs veuves étaient négligées dans la distribution (diakonia) qui se faisait chaque jour ; 
ou encore dans 1 cor 12, 5 : diversité de ministères (diakonia), mais le même Seigneur.



66 Jules MUANDA KIENGA

tion et sa protection miraculeuses. Plutôt qu’être ce partenaire du projet sal-
vifique de Dieu (cf. Gn 1, 26-28 ; 2, 19-20), il est en fait un être incapable de 
s’assumer, de répondre de ses actes, de sa vie et de son avenir. Il est vidé de 
sa responsabilité historique et morale. 

Outre la culture de la « démission » et du « bouc-émissaire » qu’ils créent, 
ces NMR, obsédés par le sentiment de possession et d’ensorcellement, pré-
sentent des risques réels : l’aliénation des masses africaines, la déstructura-
tion des sociétés, la démobilisation des fils et filles d’Afrique de vrais enjeux 
de l’avenir de leur continent. 

On ne peut cependant nier, bon gré mal gré, que ces NMR traduisent des 
aspirations d’un christianisme qui puisse offrir à l’homme une vie pleine 
et épanouie, une libération du mal et de la maladie, une vie de justice et de 
paix, une foi qui se vit dans la solidarité et dans la fraternité. 

Ainsi, au lieu de les jeter sans appel, il convient plutôt de les «assainir» et 
de les réorienter, car elles représentent bien un élan spirituel qui traduit des 
aspirations profondes de l’homme africain et une vision de la vie. Telle est la 
tâche assignée aux théologiens africains. Ils devront élaborer un discours qui 
puisse aider l’homme africain à découvrir le merveilleux projet de salut que 
le Dieu de Jésus Christ entend réaliser avec lui et par lui. Cela veut dire, pour 
reprendre ces mots simples empruntés à un des grands mystiques de notre 
temps, faire redécouvrir aux Africains le sens authentique de la « Religion » 
de Jésus Christ ; une Religion à comprendre non pas comme un simple apai-
sement de nos peines, un « opium », mais comme un aiguillon du progrès de 
la vie de l’homme68.

68	 Cf. P. TEILHARD DE CHARDIN, Construire la terre (Cahiers Pierre Teilhard de Chardin), 
Paris, Éditions du Seuil, 1958, p. 18. 


