
Cahiers
des Religions
Africaines
Nouvelle série. Volume 6, n. 11-12 (janvier - décembre 2025)

Joseph NTUMBA TSHIAMBI, Déplacements catéchétiques majeurs pour une 
évangélisation en profondeur dans l’Église Famille de Dieu de la RD Congo, p. 

https://doi.org/10.61496/IDYA4445

PRESSES DE L’UNIVERSITE CATHOLIQUE DU CONGO



149

Déplacements catéchétiques majeurs pour une 
évangélisation en profondeur dans l’Église 

Famille de Dieu de la RD Congo
Joseph NTUMBA TSHIAMBI 

Docteur en Théologie (Université Catholique de Louvain)

Résumé –  Au cœur des modèles catéchétiques développés en RDC, il y a 
le souci de mettre en symbiose la tradition chrétienne et la tradition négro-
africaine pour mieux dire notre foi en Jésus-Christ. Pour ce faire, l’attention à 
la grammaire de vie et au contexte des destinataires de l’Évangile, l’articulation 
entre les sources de la foi et les richesses culturelles du peuple à évangéliser, et 
l’inscription de la catéchèse dans une dynamique transformatrice pour toute la 
vie sont des impératifs. 

Mots clés : Catéchèse, foi, vie, culture, tradition orale.

Summary – At the heart of the catechetical models developed in the DRC is 
the concern to bring together Christian tradition and the Black African tradition 
to better express our faith in Jesus Christ. To do this, attention to the grammar 
of life and the context of the recipients of the Gospel, the articulation between 
the sources of faith and the cultural riches of the people to be evangelized, and 
the inclusion of catechesis in a transformative dynamic for the whole of life are 
imperatives. 

Keywords: Catechesis, faith, life, culture, oral tradition. 

Introduction
La catéchèse est un secteur de la vie ecclésiale nécessaire à la croissance 

de la foi des enfants, des jeunes et des adultes. Et pourtant, elle semble être 
le parent pauvre parmi les branches de la théologie africaine. La prise de 
conscience de sa place dans l’éducation à la foi est tardive et les études sé-
rieuses sur la question au niveau scientifique sont comptées au bout de 
doigts. Celles-ci s’inscrivent généralement dans la recherche d’une arti-
culation entre les données révélées, la tradition chrétienne, la culture et le 
contexte des destinataires de l’activité catéchétique. Cette étude n’a pas pour 
prétention d’expliquer ce manque d’intérêt pour l’activité catéchétique dans 
l’Église famille de Dieu de la RDC. Elle veut en revanche dégager les pa-
radigmes catéchétiques émergents de ces dernières décennies, tout en sou-
lignant leur pertinence pour le renouveau catéchétique aujourd’hui. Après 
avoir rappelé brièvement les défis majeurs de la proposition de la foi dans 



150 Joseph NTUMBA TSHIAMBI

le contexte congolais, nous présenterons trois paradigmes catéchétiques qui 
essaient de prendre à bras le corps la question de l’éducation à la foi tout en 
soulignant leur apport spécifique. En dernière analyse, nous dégagerons, à 
partir de ces paradigmes, les déplacements catéchétiques majeurs pour une 
éducation à la foi transformante et engageante. 

1.	 Défis de la proposition catéchétique dans une société 
en crise

Le contexte congolais est caractérisé par une quête de Dieu dont les signes 
de visibilité ne sont pas à chercher très loin. La pluralité religieuse dans la-
quelle nous vivons en est une illustration. Alors que toutes les dimensions de 
la vie sont imprégnées par l’univers religieux, la vie personnelle et collective 
est très loin de refléter ce désir de croire. C’est le scandale de l’incohérence. 
Déjà au Concile Vatican II, les Pères conciliaires avaient qualifié l’incohérence 
entre la foi et la vie comme la plus grande crise de Temps modernes1. Les 
évêques de la CENCO2 et du SCEAM3 n’ont pas cessé de dénoncer égale-
ment le contraste entre l’adhésion à la foi et la vie quotidienne. Aujourd’hui, 
il est difficile de penser le renouveau catéchétique sans prendre en compte ce 
défi de l’incohérence religieuse qui questionne non seulement nos manières 
d’être et de penser, mais aussi de vivre et de croire. 

Au-delà de la pluralité religieuse, c’est l’acte catéchétique lui-même qui 
essuie des critiques de toutes sortes ces dernières années. Si d’une part, l’on 
reproche à nos pratiques catéchétiques d’être intraecclésiales et enfermées 
dans le monde de l’enfance et de l’adolescence, d’autre part, l’on récuse son 
orientation exclusivement sacramentelle. Outre la vétusté des documents de 
la catéchèse, l’on dénonce également la précarité de la formation des caté-
chistes qui ne leur permet pas d’engager les personnes dans une dynamique 
d’une foi vécue, vivante et vivifiante. 

Aujourd’hui encore, l’on constate que plusieurs enfants, adolescents 
et adultes désertent l’Église et cessent de fréquenter la paroisse après la 

1	 Lire CONCILE ŒCUMÉNIQUE VATICAN  II, Constitution pastorale Gaudium et Spes, 
Kinshasa, Paulines, 2013, n. 43, § 1. 

2	 Cf. CENCO, Nouvelle évangélisation et catéchèse dans la perspective de l’Église 
Famille de Dieu en Afrique : instructions à l’usage des agents de l’évangélisation et de la 
catéchèse en République Démocratique du Congo, Kinshasa, Secrétariat général de la 
CENCO, 2000, n. 100.

3	 Cf. SYMPOSIUM DES CONFÉRENCES ÉPISCOPALES D’AFRIQUE ET DE 
MADAGASCAR, L’Église et la promotion humaine en Afrique aujourd’hui. Exhortation 
pastorale des évêques d’Afrique et de Madagascar (Kinshasa, 15-22 juillet 1984), 
Kinshasa, SCEAM, 1985, n. 81.



151Déplacements catéchétiques majeurs pour une évangélisation

réception des sacrements de l’initiation chrétienne. Si certains se tournent 
vers les nouveaux mouvements religieux, d’autres en revanche regagnent les 
religions traditionnelles africaines4. 

Dans ce contexte, un certain sentiment d’impuissance et de décourage-
ment se fait ressentir chez les éducateurs à la foi qui s’interrogent sur la né-
cessité de leurs efforts dans sa transmission. Pourquoi continuer à proposer 
la foi si les résultats ne sont pas si évidents ? Il est vrai que l’adhésion et la 
croissance à/dans la foi ne sont pas qu’une question d’efficacité de l’activité 
catéchétique. Bien sûr que certaines compétences sont requises pour mieux 
communiquer la foi (spirituelles, théologiques, humaines, stratégiques). 
Elles sont aussi une question de liberté et de la grâce de Dieu. Tout dépend 
de la manière d’éduquer à la foi et de son intentionnalité afin que la liberté 
humaine rejoigne la grâce de Dieu et opère ainsi une conversion totale de 
l’être humain. 

De surcroît, les institutions traditionnelles de transmission de la foi (la 
famille, l’école et la paroisse) semblent à bout de souffle au regard des crises 
et des défis nouveaux qu’elles traversent. Les parents, surtout à cause de la 
précarité des conditions de vie, sont de plus en plus préoccupés à travail-
ler pour la survie matérielle de leurs enfants que de leur éducation à la foi. 
Les nouvelles technologies de l’information et de la communication, surtout 
dans les centres urbains, brisent les espaces du dialogue et de prière au sein 
des familles, églises domestiques. L’école catholique aujourd’hui est égale-
ment dans la tourmente. Considérant la pluralité religieuse qui s’y vit, les 
difficultés financières qui n’aident pas à dispenser une formation de qualité, 
la multiplication des écoles privées catholiques avec but lucratif, du cours 
de religion qui attire de moins en moins, de la concurrence des autres écoles 
confessionnelles non catholiques, il y a vraiment lieu de revoir les attentes 
en matière d’éducation religieuse à la baisse. Quant à la paroisse, si elle est 
l’institution « stable » en matière d’éducation chrétienne, l’on constate avec 
regret un certain amateurisme catéchétique aux conséquences lourdes. La 
catéchèse est abandonnée aux catéchistes qui, souvent, sont bénévoles et ne 
reçoivent pas une formation permanente suffisante afin d’acquérir des com-
pétences théologiques, pédagogiques, humaines et spirituelles pour réaliser 
leur ministère. Les prêtres ont généralement déserté le domaine de la caté-
chèse et se contentent d’un examen final avant d’administrer les sacrements. 
L’on peut aussi constater avec regret l’absence des centres catéchétiques ainsi 

4	 Lire à ce sujet : N. KALINDULA, Dieu ou le chemin du retour au paganisme. Foi chrétienne, 
ambiguïté et sécurités dérisoires en Afrique, Louvain-la-Neuve, Academia, 2017.



152 Joseph NTUMBA TSHIAMBI

que des directives claires au niveau de nos diocèses. Même si l’on plaide 
aujourd’hui pour un partenariat ou une coalition entre la famille, l’école et 
la paroisse5, plusieurs voix se lèvent pour exiger une catéchèse en sortie 
missionnaire qui rejoint les périphéries existentielles6. Ce diagnostic, même 
s’il ne peut pas être généralisé, donne un aperçu des difficultés réelles de 
l’activité catéchétique dans l’Église locale du Congo. 

Par conséquent, l’attention au pays réel, aux difficultés des personnes, à 
leurs doutes et remises en question, est une exigence essentielle si l’on veut 
orienter la proposition de la foi dans une dynamique d’engagement et de 
responsabilisation, de transformation et de conversion. Les paradigmes ca-
téchétiques qui ont vu le jour ces dernières années en RDC ne manquent pas 
de proposer des points d’attention pour une éducation à la foi en profondeur. 

2. Paradigmes catéchétiques émergents en RDC 
Cette deuxième partie présente les points saillants des paradigmes caté-

chétiques développés ces dernières décennies en RDC. Nous avons retenu 
sept propositions catéchétiques  que nous estimons pertinentes  : les caté-
chèses de l’oralité, narrative, par les contes, contextualisée, inculturée, des 
droits humains et de la vie. De ces paradigmes catéchétiques, il se dégage 
un souci commun : mieux proposer la foi chrétienne dans la recherche d’une 
juste corrélation entre les données de la tradition chrétienne et de la tradi-
tion négro-africaine. Ils peuvent être regroupés en trois axes selon qu’ils 
répondent aux préoccupations méthodologiques, thématiques, ou qu’ils 
cherchent à articuler les deux. 

2.1. À la recherche d’une méthode catéchétique enracinée dans 
la tradition orale congolaise

Le premier paradigme catéchétique qui se dégage de la réflexion 
théologique de ces dernières années en RDC s’inscrit dans la recherche 
méthodologique. Il est question de rechercher un langage enraciné dans la 

5	 Cf. T. H. GROOME, Total Catechesis/Religious Education: A vision for Now and Always, 
dans T. H. GROOME, H. DALY HORELL (éds), Horizons Hopes. The Future of Religious 
Education, New Jersey, Paulist Press, 2003, p. 1‑2.

6	 C’est le point de vue de Dieudonné Makola qui propose de sortir la catéchèse des 
lieux exclusivement ecclésiaux pour rejoindre d’autres personnes qui ne fréquentent 
pas l’Église. Voir D. MAKOLA MWAWOKA, La communication de la foi chrétienne en 
contexte congolais à l’aube du troisième millénaire. La catéchèse à l’épreuve du défi 
de l’inculturation (Extrait de thèse de doctorat), Rome, Université Pontificale salésienne, 
2007, p. 41.



153Déplacements catéchétiques majeurs pour une évangélisation

grammaire de vie et la culture du peuple pour annoncer l’Évangile. Cette 
préoccupation traverse d’un bout à l’autre les écrits des théologiens congolais 
comme François Kabasele Lumbala, Donatien Kembe Ejiba et Félicien Ilunga 
Mbala.

Le théologien et liturgiste congolais F. Kabasele est le premier à s’orienter 
dans la recherche d’une méthode catéchétique qui s’enracine dans la tradi-
tion orale afin de communiquer le message révélé. C’est dans Catéchiser en 
Afrique aujourd’hui. Apport des traditions orales7 qu’on trouve l’essentiel de son 
argumentation. Il y propose une catéchèse de l’oralité en vue d’une forma-
tion permanente des adultes. Pour lui, la catéchèse de l’oralité a un lien avec 
le vécu, « sans doute d’abord dans ce registre de correspondance avec la vie 
de celui qui évangélise, et dans la destination pour cette catéchèse de devenir 
une vie pour le catéchisé »8. Son but est de faire grandir dans la foi adulte 
et progresser dans la connaissance et l’amour de Dieu. Pour atteindre cet 
objectif, l’on doit actualiser les outils de la catéchèse en prenant en compte 
les richesses de la tradition orale comme le conte, le proverbe, la palabre 
africaine, les chants, le rythme, etc. De ce fait, le recours à l’oralité dans la 
catéchèse n’est pas un recul dans le passé. Elle fait découvrir de nouveaux 
horizons qui complètent la culture dispensée à l’école. La catéchèse aura tout 
intérêt à utiliser le langage oral, symbolique et imagé pour transmettre le 
message évangélique9. 

Si F. Kabasele propose d’utiliser les éléments de l’oralité pour catéchiser, 
D. Kembe10, pour sa part, propose une catéchèse narrative qui s’inspire de 
la palabre africaine pour mieux communiquer la foi11. Pour lui, la palabre 
peut être utilisée comme « un paradigme de réflexion catéchétique » et une 
« méthode de transmission de la foi ». S’inspirant des richesses de la palabre 
africaine, il se dégage de la pensée de D. Kembe la volonté de faire de l’édu-
cation à la foi une « palabre catéchétique ». Celle-ci est le lieu de recherche 
d’un consensus à partir de la Parole de Dieu, aux problèmes qui touchent à la 

7	 Cf. F. KABASELE LUMBALA, Catéchiser en Afrique aujourd’hui. Apport des traditions 
orales, Kinshasa, Baobab, 1995. 

8	 F. KABASELE LUMBALA, Catéchiser en Afrique aujourd’hui, p. 183.
9	 F. KABASELE LUMBALA, L’oralité au service de la catéchèse, dans Lumen Vitae, t. 49, 

n. 4 (1994), p. 411.
10	 Donatien Kembe est détenteur d’un diplôme approfondi en théologie pratique de 

l’UCLouvain depuis 2002.
11	 Cf. D. KEMBE EJIBA, La palabre africaine et la vitalité pastorale des communautés 

ecclésiales vivantes, Louvain-la-Neuve, UCL, 2002 ; L’importance du récit en catéchèse. 
Repères pour une catéchèse narrative, dans Théologie, mission et catéchèse, Bruxelles, 
Lumen Vitae, 2002, p. 149‑164 ; Pour une catéchèse narrative en contexte africain, dans 
Lumen Vitae, t. 55, n. 2 (2000), p. 189‑199.



154 Joseph NTUMBA TSHIAMBI

vie ecclésiale et sociétale des personnes12. La catéchèse sous l’arbre à palabre 
peut se servir d’une pédagogie de discussion et de débat, de l’appropriation 
créative des récits en vue de l’action, de la participation et de l’interaction en 
lieu et place de la mémorisation mécanique13. Pour ce faire, elle exige une 
triple interaction  : entre les récits bibliques, culturels (l’aspect pédagogique) 
et les récits de vie ou récits personnels (l’expérience de vie du conteur)14. Le 
catéchiste peut utiliser les richesses de la palabre pour raconter l’histoire du 
salut et mettre en récit la vie, les paroles et les actes du Christ, sous l’arbre à 
palabre15. Il peut également partir du récit africain connu des catéchisés pour 
faire comprendre le récit biblique, ou bien du récit biblique en interaction 
avec le récit culturel, en faisant participer les catéchisés à la mise en récit. 
C’est ce même souci de mieux proposer la foi chrétienne en tenant compte 
des richesses culturelles d’un peuple qui caractérise la pensée de F. Ilunga, 
prêtre du diocèse de Mbuji-Mayi et docteur en théologie.

F.  Ilunga présente sa vision de la catéchèse par les contes16. Son souci 
majeur est de rentre la catéchèse plus attrayante et enracinée dans la culture 
d’un peuple, en enrichissant sa pédagogie d’un genre littéraire bien connu 
dans la société africaine : le conte. Pour F. Ilunga, le recours aux contes pour 
proposer la foi a plusieurs mérites. Étant donné que le langage du conte 
est familier aux personnes, il a l’avantage de faciliter la compréhension du 
mystère révélé. De plus, dans la culture de l’oralité, si l’on veut comprendre 
les conditions socioculturelles d’un peuple, il est nécessaire de recourir au 
noyau dur de sa culture : le conte. Il note à ce propos : 

« La richesse même du conte et la variété des thèmes qu’il véhicule, tout comme 
sa référence réelle, bien que sous un mode imagé, aux problèmes de vie et de 
société le dispose déjà à charrier un ensemble de données aussi bien conscientes 
qu’inconscientes sur le fonctionnement de l’homme dans la société que la catéchèse 
dans le milieu africain ne peut se permettre d’ignore »r17.

12	 Cf. D. KEMBE EJIBA, L’importance du récit en catéchèse, p. 155.
13	 D. KEMBE EJIBA, L’importance du récit en catéchèse, p. 156‑161.
14	 Cf. D. KEMBE EJIBA, L’importance du récit en catéchèse, p. 156‑158.
15	 D. KEMBE EJIBA, Pour une catéchèse narrative, p. 189. Lire aussi D. KEMBE EJIBA, 

L’importance du récit en catéchèse, p. 150.
16	 F. ILUNGA MBALA, Catéchiser par les contes : analyse et méthode : exemples de contes 

africains, Louvain-La-Neuve, Panubula, 2004. 
17	 F. ILUNGA MBALA, Catéchiser par les contes, p. 10.



155Déplacements catéchétiques majeurs pour une évangélisation

De ce point de vue, derrière les récits des contes racontés dans une culture, 
estime F.  Ilunga, se cache plus souvent toute une manière d’être, de vivre 
et de se comporter dans une société. De cette manière, l’aspect ludique du 
conte et son ambiance socioaffective peuvent être des canaux intéressants 
pour l’enseignement catéchétique. C’est pour cette raison que la catéchèse 
par les contes paraît aux yeux de l’auteur, riche en action et en possibilités 
pour l’Église par son dynamisme de créativité au niveau pédagogique. Caté-
chiser par les contes c’est aider « les gens, en apprenant la catéchèse à travers 
les contes, d’oser se regarder, de se projeter idéalement à l’aide de la Parole 
de Dieu et d’agir sur eux-mêmes, sur leur société et leur milieu de vie »18. 
Par ailleurs, la catéchèse n’est pas simplement un message ou un contenu 
à transmettre. Elle est aussi un lieu où les personnes se rencontrent pour 
partager leur foi, l’approfondir et chercher comment la vivre. Et l’usage des 
contes peut y contribuer. 

Au regard de ce qui précède, la catéchèse par les contes s’inscrit dans la 
ligne de la pensée de F. Kabasele et de D. Kembe dont l’objectif est de cher-
cher une méthode catéchétique adéquate pour proposer la foi. Ces auteurs 
sont convaincus que la catéchèse a besoin d’utiliser un langage ordinaire de 
ses destinataires afin que son message ne reste pas désincarné. Elle doit pour 
ce faire parler la langue maternelle des gens, les rejoindre dans leurs luttes 
et être particulièrement attentive à leur manière d’être, de vivre et de croire. 
Qu’il s’agisse de la catéchèse de l’oralité, narrative ou par les contes, leur 
préoccupation commune est de mettre en corrélation les récits chrétiens et 
les récits négro-africains dans la proposition de la foi en vue de leur enraci-
nement dans la vie. La culture et le contexte des destinataires de l’Évangile 
sont donc à prendre en compte dans la proposition de la foi. La finalité d’une 
telle prise en compte est la réappropriation de l’histoire du salut par les caté-
chistes et les catéchisés. En racontant l’histoire du salut, grâce aux richesses 
de la tradition orale négro-africaine, le catéchiste est invité à développer son 
caractère pratique, performatif, libérateur et transformateur. Cela exige une 
refondation et une reformulation du langage catéchétique en tenant compte 
des sensibilités locales afin de répondre aux problèmes qui se posent dans 
l’aujourd’hui de la communauté chrétienne. 

Cependant, la tradition orale négro-africaine est un labyrinthe que le ca-
téchiste et même les catéchisés doivent comprendre et connaître. Cela exige 
une formation à ses richesses — ce qui n’est pas toujours le cas — aux pro-

18	 F. ILUNGA MBALA, Catéchiser par les contes, p. 10.



156 Joseph NTUMBA TSHIAMBI

cédés de la narratologie et au genre littéraire propre aux contes. Dans un 
monde de plus en plus globalisé et interculturel, où le dialogue autour du 
feu le soir est remplacé par la télévision et les téléphones, où il est difficile 
de jouer au clair de la lune et de se raconter les proverbes et les contes, où 
l’on consomme les séries et films produits ailleurs, il y a lieu de questionner 
la pertinence de l’usage de la tradition orale dans la catéchèse. En effet, en 
raison de la distance qui se crée entre la génération de « mémoire » et la géné-
ration du « souvenir », le recours au langage de la tradition orale négro-afri-
caine en catéchèse ne peut pas être généralisé. En ville et en campagne, ses 
outils n’ont pas la même pertinence. En outre, une juste articulation est à 
trouver afin d’éviter que la Parole de Dieu puisse être mise à la remorque des 
éléments culturels isolés. La catéchèse gagnerait en pertinence si elle reste 
fidèle à elle-même tout en utilisant les matériaux que lui offre la culture du 
peuple. C’est cette préoccupation qui traverse d’un bout à l’autre les caté-
chèses contextuelles ou thématiques.

2.2. Les catéchèses contextuelles ou thématiques
À côté des modèles catéchétiques plus axés sur la méthode, d’autres 

cherchent à construire le contenu de la catéchèse en partant du contexte et 
des situations de ses destinataires. C’est le cas des catéchèses sociale ou poli-
tique de Jacques Marie Nzir (contextuelle), des droits de l’homme de Léonie 
Lusheke Chibalonza et de la vie de Victor Biduaya.

J.-M. Nzir, prêtre du diocèse d’Idiofa (RDC) et docteur en théologie, déve-
loppe une approche catéchétique qui touche aux questions sociales et poli-
tiques. Il part des discours sociopolitiques des évêques de la CENCO de 1975 
à 1995 pour dégager une approche catéchétique attentive aux crises écono-
miques, sociales et politiques que traversent les personnes à qui le message 
évangélique s’adresse19. C’est l’attention à la vie concrète qui est donc le point 
de départ de sa catéchèse20. Pour lui, afin de répondre à sa vocation libéra-
trice, la catéchèse doit être un enseignement ordonné à la vie concrète des 
personnes, fidèle à Dieu, à l’humain et à ses problèmes, se ressourçant au 
dépôt sacré de la Parole de Dieu. De ce point de vue, la catéchèse contextua-
lisée vise le salut total et intégral de la personne21. Elle cherche à aider les 

19	 J.-M. NZIR NYANGA, Éléments pour une catéchèse contextualisée au Congo, Kinshasa, 
Baobab, 2002, p. 81.

20	 J.-M. NZIR NYANGA, De la catéchèse contextualisée comme éducation totalisante de la 
foi au Congo, p. 106. 

21	 J.-M. NZIR NYANGA, Catéchèse et mission au Congo : Impasse pour l’évangélisation 
hier et aujourd’hui, dans Revue Africaine de Théologie, t. 26, n. 52 (2002), p. 227.



157Déplacements catéchétiques majeurs pour une évangélisation

chrétiens à s’engager dans la construction du Royaume de Dieu en luttant 
contre les injustices, la dépendance économique, la pauvreté, l’immorali-
té, etc. Par la diaconie sociale, les fidèles apprennent à être au service de la 
communauté par un témoignage désintéressé. Ses lieux privilégient l’orali-
té comme instrument pédagogique essentiel. Pour être efficace, la catéchèse 
contextualisée a besoin des catéchistes, des jeunes et des adultes avec une 
bonne formation doctrinale et une maîtrise des richesses de la tradition orale 
(chansons populaires, épopées, symboles, proverbes et énigmes)22. C’est de 
cette manière qu’elle pourrait sortir du monde de l’enfance afin d’être au 
service de l’humanité, de contribuer à la construction d’une société solidaire, 
de conscientiser les personnes sur les enjeux sociétaux de l’heure, tout en 
écoutant la Parole de Dieu qui invite à une transformation profonde23. 

Si l’approche de J.-M. Nzir est plus englobante, celle de L. Lusheke24, en 
revanche, part d’une question précise et située dans un contexte : les conflits 
armés et les violations à répétition des droits humains25. Dans un contexte 
marqué par les conflits armés, l’auteure pense que la catéchèse est un lieu 
d’éducation aux droits humains26. Pour y arriver, il est nécessaire de mettre 
en exergue la valeur inaliénable de la dignité de la personne humaine et de 
réveiller la conscience des catéchisés à cette dignité27. Un tel projet doit s’ins-
crire dans la pastorale d’ensemble. Elle nécessite l’implication de tous les 
acteurs et la contribution de la commission Justice et Paix. L’auteure répond 
à un souci d’actualisation de la catéchèse en prenant, au nom de l’Évangile, 
la parole pour dénoncer les abus. Sans réduire la catéchèse à la question des 
droits humains, L. Lusheke souligne son urgence dans un paysage dévasté 
par les affres des guerres. 

22	 Cf. J.-M. NZIR NYANGA, La famille comme sujet de la catéchèse et la catéchèse familiale 
comme catéchèse du futur. Enjeux et perspectives (suite), dans Revue Africaine des 
sciences de la Mission, n. 26‑27 (2009), p. 89‑90.

23	 Cf. J.-M.  NZIR NYANGA, Éléments pour une catéchèse contextualisée au Congo, 
p. 408‑434.

24	 L.  LUSHEKE est religieuse carmélite missionnaire thérésienne. Elle a un master en 
théologie catéchétique de l’Institut Lumen Vitae. 

25	 L. LUSHEKE CHIBALONZA, Catéchèse et droits humains : recherche d’une articulation 
entre la foi et la vie dans le diocèse de Bukavu, dans Lumen Vitae, t. 58, n. 1 (2003), 
p. 89-105.

26	 L. LUSHEKE CHIBALONZA, Catéchèse et droits humains, p. 98.
27	 L. LUSHEKE CHIBALONZA, Catéchèse et droits humains, p. 98.



158 Joseph NTUMBA TSHIAMBI

Terminons ce point avec le projet de la catéchèse de la vie proposé par 
Victor Biduaya28. Son point de départ est le constat du décalage entre la foi 
et la vie, entre l’engagement ecclésial et l’engagement social. Pour relever ce 
défi, l’acte catéchétique doit articuler les fondements christologiques, théo-
logiques et anthropologiques afin de devenir un lieu d’engagement concret 
en faveur de la vie et de la libération des communautés humaines. Pour ce 
faire, il faut redécouvrir la centralité du Christ et de la Parole de Dieu dans 
la catéchèse, tout en restant attentif aux questions existentielles de ses desti-
nataires. Ainsi donc, la catéchèse exige une communion de vie avec le Christ, 
cœur de la foi et source d’engagement pour la défense de la vie dans tous ses 
aspects29. 

Outre son fondement christologique, la catéchèse de la vie ne peut pas 
ignorer les aspirations et les rêves de l’homme africain qui aime la vie et 
des valeurs indéniables de la culture africaine (sens du sacré, hospitalité, 
respect des aînés, solidarité, fraternité, etc.)30. Ces valeurs sont au service 
de la vie. Ainsi, la catéchèse de la vie exige de se mettre au service de la vie 
et de la libération du péché, par une conversion sincère et durable à Jésus-
Christ. Sa visée est de pousser les chrétiens à travailler ensemble pour la 
reconstruction de la société31. Pour promouvoir un tel projet catéchétique, 
l’on doit être attentif à quelques chantiers. De prime abord, il faut dépasser 
le modèle tridentin de la catéchèse confiné dans le monde de l’enfance et 
de l’adolescence. Ensuite, l’on doit redécouvrir l’importance de la Parole de 
Dieu comme la source principale de la catéchèse32. En plus, dans un contexte 
de pluralisme culturel et religieux, il est important de penser comment 
la catéchèse peut initier au dialogue entre les cultures et les différentes 
religions. Enfin, la catéchèse de la vie est appelée à prendre au sérieux la 
conscientisation et l’éducation à l’engagement chrétien et citoyen. 

28	 L’auteur développe son argumentation dans les ouvrages suivants  : V. BIDUAYA 
BADIUNDE M., Pour une catéchèse de la vie en Afrique noire contemporaine : impulsions 
conciliaires et postconciliaires (Églises d’Afrique), Paris, L’Harmattan, 2020.; Résistances 
à l’évangélisation et perspectives de renouveau catéchétique en R.D. Congo : approches 
historique, anthropologique et théologique (Églises d’Afrique), Paris, L’Harmattan, 2019.

29	 V. BIDUAYA BADIUNDE M., Pour une catéchèse de la vie en Afrique noire contemporaine, 
p. 135. Lire aussi V. BIDUAYA BADIUNDE M., Changement de paradigmes catéchétiques 
en Afrique. Les tâches d’une catéchèse de la vie, dans Cahiers des Religions Africaines. 
Nouvelle série, vol. 2, n. 3 (2021), p. 100‑101.

30	 V. BIDUAYA BADIUNDE M., Changement de paradigmes catéchétiques en Afrique, 
p. 139.

31	 V. BIDUAYA BADIUNDE M., Changement de paradigmes catéchétiques en Afrique, 
p. 138.

32	 Cf. V. BIDUAYA BADIUNDE M., Changement de paradigmes catéchétiques en Afrique, 
p. 144‑147.



159Déplacements catéchétiques majeurs pour une évangélisation

Ces paradigmes catéchétiques, on le voit, ont une sensibilité particulière 
aux situations existentielles des destinataires de l’activité catéchétique. Ils 
articulent aussi bien les sources de la foi, les valeurs humaines que les élé-
ments de la culture négro-africaine dans le déploiement de leurs perspec-
tives. Mais, il est important d’éviter que la catéchèse puisse se confondre à un 
cours d’éducation politique ou civique. Même si elle peut continuellement 
s’adapter aux différents contextes, sa finalité doit être, pour reprendre l’heu-
reuse formule de Catechesi tradendae, de « mettre quelqu’un non seulement 
en contact, mais en communion, en intimité avec Jésus-Christ : lui seul peut 
conduire à l’amour du Père dans l’Esprit et nous faire participer à la vie de 
la Trinité Sainte »33. Cette intimité avec le Christ doit cependant se visibiliser 
dans l’agir, l’action et la vie des chrétiens dans le monde. Concluons ce par-
cours des paradigmes catéchétiques par un autre modèle soucieux à la fois 
du contenu et de la méthode. 

2.3. Vers une catéchèse inculturée, libératrice et permanente 
Nous l’avons souligné plus haut. Si certaines approches catéchétiques dé-

veloppées en RDC prennent une orientation méthodologique et thématique, 
d’autres en revanche articulent le contenu et la méthode au sein d’une même 
approche. C’est le cas de la catéchèse inculturée proposée par Dieudonné 
Makola, prêtre Salésien et docteur en sciences de l’éducation et en pastorale 
catéchétique34. Prenant en compte la crise de transmission de la foi qui se 
caractérise par l’incohérence entre la foi et la vie, il propose des pistes pour 
une inculturation de la foi en vue d’une catéchèse permanente et libératrice 
de tout l’homme et de tout homme. Comment le chrétien congolais peut-il 
s’approprier le mystère du Christ et le communiquer en catéchèse ?35 Telle 
est la question principale qui occupe l’auteur dans sa quête d’une catéchèse 
inculturée. 

L’inculturation devient dans cette quête non seulement une nécessité, 
mais aussi un impératif. Son but est d’instaurer un dialogue entre la foi et 
la culture en vue de contribuer à son appropriation progressive dans la vie. 
Cette tâche est rendue urgente par le fait que, dans la réception et la trans-
mission du mystère christique, plusieurs catégories théologiques (personne, 
substance, essence, nature, etc.) ont de la peine, estime l’auteur, à être re-

33	 JEAN-PAUL II, Exhortation apostolique Catechesi tradendae, Rome, Libreria Edictrice 
Vaticane, 1979, n. 5.

34	 Voir précisément  D. MAKOLA MWAWOKA, Catéchiser en contexte congolais à l’aube du 
troisième millénaire. Jalons d’une catéchèse inculturée, Lubumbashi, Don Bosco, 2008. 

35	 Cf. D. MAKOLA MWAWOKA, Catéchiser en contexte congolais, p. 11.



160 Joseph NTUMBA TSHIAMBI

çues par les chrétiens congolais. Ces concepts qui ont émergé dans un lieu 
et un contexte précis, influencés par la philosophie aristotélicienne et plato-
nicienne, demeurent incompréhensibles dans le contexte congolais. Or, dans 
l’anthropologie africaine, « l’être » n’est pas une théorie, mais il est considéré 
dans sa relationalité en tant qu’être-là-avec » (relation communautaire et so-
lidaire). Considérant cet élément de l’anthropologie négro-africaine systé-
matisée ces dernières années par le paradigme Bumuntu ou Ubuntu, il est 
nécessaire que les concepts théologiques utilisés en catéchèse puissent s’en-
raciner dans la culture du peuple à évangéliser, dans une grammaire simple 
et compréhensible36. En ce sens, il est nécessaire de s’approprier le contenu 
de la foi dans un langage qui correspond à la culture et à la tradition du 
peuple à évangéliser. Ce travail de réappropriation passe par l’élaboration 
d’un langage compréhensible, épuré des catégories philosophiques héritées 
du monde hellénistique. À cet effet, les éléments culturels locaux peuvent 
faciliter l’assimilation du message révélé.

Cependant, ce rapprochement exige une certaine clarification et une dé-
marcation, surtout lorsqu’il s’agit d’une étude analogique entre ce que vé-
hicule la tradition orale négro-africaine et ce qu’enseigne la tradition chré-
tienne. À titre illustratif, les images qui identifient le Christ à l’ancêtre, au 
chef, à l’aîné, au guérisseur, portent en elles-mêmes certains points négatifs 
incompatibles avec la vie du Christ qu’on ne peut pas ignorer. D. Makola 
reconnaît leurs limites. Bien avant lui, François Kabasele avait déjà évoqué 
l’ambivalence de certaines images christologiques37. Cela montre comment 
les catégories humaines sont toujours approximatives et ne rendent qu’im-
parfaitement l’immensité du mystère de Dieu. Il est nécessaire, reconnaît 
D. Makola, de les purifier à la lumière de l’Évangile. 

L’approche d’une catéchèse inculturée rappelle aussi l’importance d’une 
catéchèse de libération, riche en implication dans un pays en grande difficul-
té. Tout en tenant compte d’énormes défis qui se posent dans l’aujourd’hui 
de la société et de l’Église congolaises, D. Makolo propose trois axes priori-
taires de la catéchèse de libération : la paix, la politique et le développement 
intégral. Enfin, sans renier l’importance des lieux traditionnels de la com-

36	 D. MAKOLA MWAWOKA, La communication de la foi chrétienne en contexte congolais, 
p.  103. Sur Ubuntu, voir le numéro thématique des Cahiers des Religions Africaines. 
Nouvelle série, vol. 2, n. 4 (décembre 2021) ; y lire particulièrement l’éditorial signé par A. 
KABASELE MUKENGE, Ubuntu, une philosophie à se réapproprier, p. 5-10.

37	 Cf. F. KABASELE LUMBALA,  Au-delà des modèles, dans J. DORÉ (éd.), Chemins de la 
christologie africaine (Jésus et Jésus-Christ, 25), Paris, Desclée, 1986, p. 203‑228. Lire 
aussi E. ADE, Au-delà des idéologies, une I, dans Nouvelle revue théologique, t. 141, n. 1 
(2019), p. 45‑65.



161Déplacements catéchétiques majeurs pour une évangélisation

munication de la foi, il invite à sortir d’une pastorale d’encadrement pour se 
projeter dans une pastorale de proximité et de proposition. Celle-ci, dans une 
perspective missionnaire, invite à sortir des sentiers battus pour rejoindre les 
nouveaux lieux catéchétiques  : sportif, monde de la haute culture scienti-
fique, milieux de la précarité, etc. Ainsi, pour renouveler la catéchèse dans 
la perspective de l’inculturation, trois aspects sont à prendre en compte : le 
savoir comme contenu et comme langage ; le pédagogique comme attention 
au public et l’analyse de l’intention d’instruire, le cadre institutionnel avec ses 
fonctions et ses finalités38. 

Pour tout prendre, la catéchèse inculturée que propose D. Makola contri-
bue aux efforts de l’appropriation de la foi selon le génie culturel de ses 
destinataires entrepris dans divers domaines dans l’Église famille de Dieu 
du Congo. Il invite à un travail de réappropriation de l’héritage chrétien en 
explicitant certaines catégories théologiques qui ne sont pas suffisamment 
reçues à cause de l’univers sémantique qui les a vues naître. Il est important 
de rendre ces catégories compréhensibles et audibles en vue d’une foi enga-
geante. Et ce travail d’inculturation ne se limite pas au niveau du contenu 
de la catéchèse. Il concerne aussi au plus haut point sa pédagogie ainsi que 
son cadre institutionnel (ses lieux). L’on peut inculturer les modèles pédago-
giques issus des sciences humaines en montrant comment ils peuvent s’ac-
tualiser dans la catéchèse et comment les éléments culturels traditionnels et 
modernes congolais peuvent enrichir l’acte de communication de la foi.

En guise de conclusion, le travail d’inculturation, et cela vaut pour les 
autres modèles catéchétiques, a besoin de deux choses : une meilleure maî-
trise des langues locales et la connaissance nécessaire de cette culture. Pour 
Mucy R. Kimaro, sans l’apprentissage aux enfants de la langue locale, ré-
ceptacle de la culture et de la vision du monde, l’inculturation serait vouée 
à l’échec. Ainsi donc, « l’avenir de l’inculturation de l’éducation chrétienne 
dépend de la promotion et de la culture africaine auprès de la jeune géné-
ration »39. Cependant, il ne faut pas ignorer que l’influence grandissante 
qu’exercent la vague de la modernité et les mass médias sur les cultures com-
plexifie encore ce travail. L’on ne peut pas être naïf. « La culture ne doit pas 
être perçue comme une donnée statique. Elle est l’expression de l’inventivité 
des personnes dans leurs relations au monde visible et invisible »40. Il est né-
cessaire de tenir compte de cette évolution dans nos modèles catéchétiques.

38	 D. MAKOLA MWAWOKA, Catéchiser en contexte congolais, p. 7.
39	 L. R. KIMARO, Inculturation de l’éducation chrétienne, dans Dictionnaire de Théologie 

africaine, Abidjan, Paulines et Ata, 2023, p. 382, col. 2.
40	 L. R. KIMARO, Inculturation de l’éducation chrétienne, p. 384, col. 2. 



162 Joseph NTUMBA TSHIAMBI

3.	 Déplacements catéchétiques majeurs à partir des 
approches analysées

À partir de ce qui a été mis en lumière dans les lignes précédentes, il 
y a lieu de dégager trois déplacements catéchétiques majeurs  : la prise en 
compte du sujet et de son contexte dans l’éducation à la foi ; la nécessité d’une 
catéchèse permanente qui ne se confine pas dans le monde de l’enfance ; la 
volonté d’engager la catéchèse dans une dynamique transformatrice dont 
l’articulation foi et vie est l’intentionnalité. 

3.1.	 De la méconnaissance du catéchisé à sa reconnaissance 
dans l’acte catéchétique

L’analyse des paradigmes catéchétiques a révélé que la catéchèse gagnerait 
en pertinence si elle articule la tradition chrétienne et la tradition négro-
africaine. C’est dans cette perspective que les auteurs comme F. Kabasele, 
D.  Kembe et F.  Ilunga ont voulu tracer un itinéraire méthodologique de 
la catéchèse en RDC en partant des données de la tradition orale africaine 
telles que la palabre, les contes, les proverbes, les légendes, les mythes, les 
dictons, etc. Cette mise en valeur des éléments de la tradition orale africaine 
a pour but de délivrer l’acte catéchétique de la pesanteur de la méthode de 
questions-réponses qui ne permet pas une bonne compréhension de la foi 
chez les catéchisés. La force de la tradition orale négro-africaine est justement 
d’interagir avec le public. Dans cette optique, il est impératif de tenir compte 
du sujet croyant, de sa culture, de son contexte dans l’élaboration du contenu 
catéchétique et de ses méthodes. Les catéchisés doivent être écoutés afin 
de découvrir l’Esprit Saint déjà à l’œuvre dans leur démarche. Une écoute 
préalable permettrait au catéchiste de prendre en compte la grammaire 
de foi et de vie des catéchisés afin d’éviter que la proposition de la foi soit 
désincarnée.

3.2.	 De la sacramentalisation à une catéchèse permanente
Les différents paradigmes analysés ont rappelé les limites de la catéchèse 

confinée dans le monde de l’enfance et qui n’aide pas à croître dans la foi. Le 
vœu d’une catéchèse permanente, qui va au-delà de la simple préparation 
aux sacrements a été émis. Ce qui est en cause ce n’est pas la grâce sacramen-
telle elle-même, mais la manière d’y conduire. Ainsi donc, la catéchèse est in-
vitée à s’inscrire dans un processus d’inachèvement. Car c’est à tout âge que 
le chrétien est invité sans cesse à connaître la foi, à l’approfondir et à se lais-
ser transformer par ses implications dans et pour la vie. La conversion, aussi 



163Déplacements catéchétiques majeurs pour une évangélisation

bien personnelle qu’ecclésiale, demeure une exigence permanente. Pour ce 
faire, il est nécessaire de proposer aux enfants, aux jeunes et aux adultes, des 
processus catéchétiques qui leur permettent de s’informer sur les enjeux et 
les défis de leur foi, de la connaître et de se laisser transformer par elle. Ces 
cadres dans lesquels les adultes sont sujets et agents de leur croissance dans 
la foi sont très rares dans nos diocèses. L’on pourrait renouveler les com-
munautés ecclésiales de base et les mouvements d’action catholique afin de 
faire d’eux des lieux où l’on apprend à connaître, approfondir, s’approprier 
et vivre la foi à tous les âges. Il est donc important d’y cultiver l’intention-
nalité de tout acte catéchétique dont la préoccupation majeure est de tou-
jours mieux proposer la foi afin qu’elle soit perçue et reçue comme une force 
« traumatisante » et transformante de tout l’être et de toute la vie.

3.3.	De la connaissance de la foi à son approfondissement et 
son appropriation dans la vie 

Les divers paradigmes catéchétiques mis en lumière ne cessent de fustiger 
un certain décalage entre la croyance religieuse et la vie quotidienne des 
personnes dans le monde. C’est le scandale de l’incohérence religieuse ou 
de la double vie. Ce constat nous fait prendre conscience de la nécessité de 
rappeler l’intentionnalité de l’acte catéchétique dans son déploiement  : la 
foi chrétienne vécue, vivante et vivifiante. Dans son contenu, ses méthodes 
et ses objectifs, la finalité de l’acte catéchétique est d’aider les personnes 
à percevoir que la foi n’est pas un objet de musée, mais elle engage et 
transforme toute la vie de la personne. C’est dans cette perspective que le 
théologien américain Thomas Groome trace l’itinéraire catéchétique comme 
allant de la foi à la vie à la foi (to faith to live to faith)41. La vie est donc le trait 
d’union entre l’information et la formation de/à la foi, et sa transformation 
(une foi chrétienne vécue).

Nous sommes conscients aujourd’hui des efforts consentis au sein de 
l’Église locale du Congo pour l’inculturation et la redynamisation catéché-
tique en vue de l’enracinement de la foi dans tous les domaines de la vie. 
Ces efforts ont un objectif commun : mieux proposer la foi afin qu’elle de-
vienne une culture, ou mieux un « style de vie ». Cependant, le mal dénoncé 
à l’époque missionnaire et aussi après l’indépendance politique du manque 
de cohérence entre la foi et la vie est encore présent dans notre Église. Même 
si le projet de l’évangélisation et de la catéchèse dite de profondeur cherchait 
à aller jusqu’aux racines pour transmettre la foi, celle-ci reste tout de même, 

41	 T.H. GROOME, Y aura-t-il encore de la foi ?, dans Lumen Vitae, n. 4 (2012), p. 420, article 
traduit par R. Brodeur



164 Joseph NTUMBA TSHIAMBI

pour un grand nombre des fidèles, une donnée théorique et cognitive. Que 
faut-il faire pour redonner à la foi son dynamisme mobilisateur et transfor-
mateur ? 

Pour engager la foi dans la dynamique transformatrice, il n’y a pas des 
recettes miracles. Mais la responsabilité des éducateurs dans la foi est am-
plement sollicitée, toujours en faisant confiance à ce Dieu qui nous aime et 
qui veut que nous entrions dans son dessein d’amour (cf. Jn 3, 19). Il est né-
cessaire de soigner la transmission de la foi et la formation des éducateurs, 
consentir des efforts pour rendre accessible le message chrétien aux per-
sonnes tout en sollicitant leur implication dans l’apprentissage, proposer un 
cheminement catéchétique permanent pour l’approfondissement de la foi et 
enfin, inviter les gens à s’approprier la foi chrétienne et sa dynamique trans-
formante et traumatisante. Car la catéchèse est une école de vie que le Christ 
apporte gratuitement et gracieusement à tous ceux qui écoutent sa Parole. En 
ce sens, « évangéliser ne signifie pas occuper un territoire, mais susciter des 
processus spirituels dans la vie des personnes afin que la foi y prenne racine et 
soit significative »42. La catéchèse est pour ainsi dire une école d’initiation à 
cette vie (chrétienne et humaine) afin de former les chrétiens à faire des choix 
décisifs pour le règne de Dieu. Ces choix peuvent avoir de l’écho dans tous 
les domaines de la vie. Mais ce n’est pas pour autant que la catéchèse doit 
être partout et à tout moment. Bien que l’annonce de l’Évangile soit appelée 
à tenir compte des réalités sociales, elle ne peut pas se réduire à une analyse 
sociopolitique ou économique. Son apport sera de souligner les implications 
de la foi pour la vie en invitant les gens à un peu plus d’engagement et de 
responsabilité. Il est donc urgent de lutter contre des religiosités et des pra-
tiques religieuses qui déresponsabilisent l’humain et le poussent à attendre 
tout de Dieu, sans effort de sa part. 

Conclusion
Cette réflexion a mis en exergue d’une part, les défis et les enjeux auxquels 

l’activité catéchétique fait face en RDC, d’autre part, elle a mis en examen 
les paradigmes catéchétiques (méthodologiques, thématiques et ceux qui 
articulent les deux) et les déplacements majeurs qui s’y dégagent. Loin de 
nous reprendre, notons que la généralisation de la catéchèse à plusieurs 
secteurs risque de lui faire perdre sa spécificité propre et d’en faire un four 
à tout. Bien que l’activité catéchétique puisse contribuer à conscientiser le 

42	 FRANÇOIS (Pape), Exhortation apostolique Evangelii gaudium, Namur, Fidélité, 2013, 
n. 43.



165Déplacements catéchétiques majeurs pour une évangélisation

monde politique ou social, sa préoccupation majeure doit être de mettre 
quelqu’un non seulement en contact, mais aussi en communion avec Jésus-
Christ dont la rencontre bouleverse toute la vie43. Cela exige de mettre à 
contribution d’autres champs éducatifs tels que l’éducation civique et morale 
pour conscientiser les fidèles aux enjeux politiques et aux défis de la paix 
et du vivre ensemble. En outre, au-delà de l’ambivalence et de l’ambiguïté 
des images et symboles issus de la culture négro-africaine, la question de 
fond qui se pose est celle de leur réception théorique et pratique aussi bien 
au niveau de l’expression de la foi que de sa pratique. Ces images sont plus 
ancrées dans le monde académique44 et n’influencent pas assez la pratique 
catéchétique et les dévotions populaires. Le défi est de travailler à la mise 
en récit des images christologiques issues de la théologie académique afin 
qu’elles puissent influencer nos pratiques liturgiques et catéchétiques. Une 
telle tâche est encore à réaliser. 

43	 Cf. CT, n. 5.
44	 Voir F. MUTEBA MUGALU, Limites et promesses de la théologie africaine à la lumière de la 

théologie pratique, dans Cultures, sécularisation et théologie africaine, Bruxelles, Lumen 
Vitae, 2021, p. 63‑84. L'auteur énumère quelques limites dont la menace d’abstraction 
qui pèse sur la théologie africaine et fait d’elle une théologie trop « académique », 
« intellectualiste ». Cet article est repris dans F. MUTEBA MUGALU, La responsabilité de 
la théologie pratique en Afrique noire, Kinshasa, Paulines, 2024, p. 69‑98. 




