Cahiers
des Religions
A fricaines

Nouvelle série. Volume 6, n. 11-12 (janvier - décembre
2025)

André OTSHUDI WONYONDJA, De la vision parentale du monde chez les
Tetela a l'éco-anxiété : chemin pour une conversion écologique, p. 193-213.
https://doi.org/10.61496/MW AD5267

PRESSES DE L'UNIVERSITE CATHOLIQUE DU CONGO



193

De la vision parentale du monde
chez les Tetela a 1'éco-anxiété : chemin
pour une conversion écologique

André OTSHUDI WONYONDJA
Doctorant (College des Bernardins, Paris)

Résumé - Pour résoudre la crise écologique, I’ Afrique détient une richesse in-
comparable, enfouie dans son réservoir culturel. Partant de la culture tetela, cette
étude révele le role incontournable de notre planete dans la vie de 'homme : la
terre est a la fois pere et mere. Elle nous a engendrés, et nous sommes ce quelle
est. Tout ce que nous sommes vient d’elle : I'étre, I'identité, la culture et méme
notre corps. Sa destruction entraine la notre. Nous avons 1'obligation de la sau-
vegarder, comme par reconnaissance, pour payer a la fois notre dette de vie et
notre dette écologique, afin que nous ne disparaissions pas.

Mots clés : Terre, parent, souffrance, éco-anxiété, dette de vie, dette écologique

Summary- To resolve the ecological crisis, Africa possesses an incomparable
wealth buried within its cultural reservoir. Drawing from Tetela culture, this
study reveals the essential role of our planet in human life: the Earth is both
father and mother. It has given birth to us, and we are what it is. Everything we
are comes from it—our being, our identity, our culture, and even our body. Its
destruction leads to our own. We have the duty to preserve it, out of gratitude,
to repay both our debt of life and our ecological debt, so that we may not disap-
pear.

Keywords: Land, kinsname, suffering, eco-anxiety, debt of life, ecological
debt

Introduction

La terre, origine et source de notre vie, souffre ! Elle crie a cause d'une dé-
tresse qui outrepasserait la douleur d’enfantement. La surexploitation dont
elle est victime de la part de ’homme, asseche son engrais, balaie ses richesses
et fauche les variétés des vies dont elle est animée. La terre vit un véritable
dépérissement de la femme aux fils nombreux dont parle le cantique d’Anne
(cf. 152, 5) et se montre piteusement inconsolable comme Rachel a Rama (Jr
31, 15). Pire encore, a cause de la culture consumériste, la terre notre mere est
devenue une vaste poubelle, ou se déverse des milliers des tonnes d’immon-
dices et des déchets de toutes variétés qui ne cessent de dévoyer sa beauté.
Mais comment amener les hommes a sentir, dans leur chair, ce que traverse



194 André OTSHUDI WONYONDJA

notre planéte comme dérive ? La culture tetela, en Afrique, nous en fournit
les recettes, a partir de sa considération du monde. Andja ombuci : le monde
est pere et mere' pour 'homme. Pour démontrer cette réalité, notre étude
aura cinq points. Apres la présentation du monde dans I'univers tetela (1),
nous plancherons sur la notion du monde comme parent (2) avant d’étu-
dier la dette de vie et la redevabilité envers le monde (3). Nous aborderons
ensuite 'éco-anxiété en partant du monde comme parent (4) et, en derniere
instance, nous appellerons a la conversion écologique (5).

1. Le monde dans l'univers tetela

Dans l'univers tetela, les concepts nature, terre et monde, bien qu’ayant
des significations et des nuances distinctes, entretiennent entre eux des fron-
tieres poreuses qui les rendraient synonymes. En réalité, ils entretiennent des
rapports existants habituellement entre le contenant et ses contenus, le tout
et ses parties. C'est dans ce contexte que la nature est contenue dans la terre,
et la terre dans le monde. Parler du monde signifie soit la terre, soit la nature,
soit les deux en méme temps ; et parler de la terre ou de la nature évoque le
monde. De ce qui précede, il importe de noter, partant des littératures orale
et écrite, que le monde est richement articulé dans I'univers tetela. Premiere-
ment, il demeure a la fois mouvant et agissant. La culture tetela mentionne
ici la notion du mouvement et du dynamisme dans le monde. Cette vision
recoupe la dimension dynamique de la création que nous avons pu relever
dans notre étude comparative entre Laudato si’ et la Process theology’. Celle-
ci, sous 'emprise de « Panta rei » d’Héraclite, percoit avec Whitehead et ses
épigones, la réalité dans un flux incessant qu’ils décrivent en ces termes : « La
réalité est dans un processus contant des flux et des changements ... »*. Ce
dynamisme et ce mouvement sont les conséquences de l'existence de la vie
dans le monde. Jean Adalbert Nyeme affirme : « Les formes visibles ne sont
que la manifestation, sur un plan matériel, des forces vivantes et subtiles qui
les animent »*.

1 J. A. NYEME, Munga, éthique en milieu africain : gentilisme et christianisme, Ingenbohl
(Suisse), Imprimerie du Pére Théodose, 1975, p. 28.

2 Cf.A. OTSHUDI, Regards croisés sur Laudato si’ et Process theology. La création est une
co-création, Paris, L'Harmattan, 2023, p. 105-108.

3 A. N. WHITEHEAD, Théologie du Process. Remarques introductives, sur www.
theologieduprocess.com

4 J.A.NYEME, Munga, éthique en milieu africain, p. 28.



De la vision parentale du monde chez les Tetela a |'éco-anxiété 195

En outre, le monde est la matrice de la vie. Dans la perspective tetela, le
monde est considéré comme le lieu favorable a la vie et le milieu porteur de
la vie. Le monde donne la vie et la protege. Il est le nourricier de ’homme
tout au long de sa vie terrestre et ultra tombale. Il lui est un généreux four-
nisseur de toute sorte de vivres. Voila qui justifie un credo tetela vis-a-vis
du monde : « Le monde est pour '’homme pere et mere : Andja ombuci. Cela
l'identifie a 1a matrice o1 1a vie se congoit et trouve le nécessaire pour germer
et s'épanouir. Vu sous cet angle, le vrai souci du Tetela consiste, a en croire
J. A. Nyeme, a s'allier au destin de vie qui définit ce monde>.

De plus, 'univers tetela a une conception holiste du monde. Nyeme in-
dique que le monde est tout ce qui se présente de visible et d"invisible a I’hori-
zon humain. Il comprend la totalité du réel. Par ailleurs, ce qui lui donne son
importance incalculable est d’ordre immatériel : en tant qu’il est percu, aux
yeux du Négro-africain, a la fois comme lieu de la vie et lieu de Dieu®. Cette
conception se recoupe avec d’autres théories philosophico-théologiques qui
définissent le monde comme le lieu de la révélation de Dieu. En d’autres
termes, bien qu’entendant se nourrir du monde, le Tetela ne s’attache pas au
monde sur base de son utilité ou de sa matérialité. Le monde ne parait pas
seulement comme un réservoir de vivres, mais il est le lieu de la vie et de
Dieu. C’est ce haut statut qui semble n’avoir pas été percu par le monde tech-
nocratique a qui le pape Frangois adresse un reproche valable en emprun-
tant a la réflexion de I'épiscopat allemand : « Les évéque d’Allemagne ont
enseigné au sujet des autres créatures qu”’on pourrait parler de la priorité
de I’étre sur le fait d’étre utile” »”.

De surcroit, le monde et tout ce qu'il contient ont été créés par Dieu. Le
ciel et sa splendeur - le soleil, la lune et les étoiles - amenaient le Tetela a
reconnaitre la main maitresse de Dieu (Onyashongo), qui créa toute chose a
l'origine (oma ko lushi lakatonge Onyashongo dyango cee ). Ici, le ciel, dans sa
totalité, est a la fois I'épiphanie, le langage et la révélation de Dieu. C'est en
tant que témoins par excellence de la puissance de I'invisible dans ce monde
que ciel, soleil, lune et les étoiles prennent une importance spéciale dans la
vie du Tetela et du Négro-africain®.

Cf. J. A. NYEME, Munga, éthique en milieu africain, p. 28.
Cf. J. A. NYEME, Munga, éthique en milieu africain, p. 28.
FRANGCOIS (Pape), Laudato si’. Lettre encyclique sur la sauvegarde de la maison
commune, Rome-Paris, Editrice Vaticana-Salvator, n. 69.
8 Cf. J. A. NYEME, Munga, éthique en milieu africain, p. 28.

~N O O



196 André OTSHUDI WONYONDJA

Enfin, le monde est régi par un double destin : le destin de la vie et celui
de la mort. Si le monde apparait tres lié a la vie de telle sorte que 1’on note-
rait que le monde est vie, et la vie est monde, cet horizon de la vie qu’il faut
appréhender comme un chemin de bonheur est menacé par un autre qui en
est I'envers et lui constitue une menace : c’est I'horizon de la mort. Celui-ci
vient rendre 'existence sur terre, qui est symbole de la vie, précaire, fugace.
Et 'homme est appelé a lutter contre lui chaque jour afin que, méme parti un
jour de la terre, il y subsiste.

2. Le monde comme parent : andja ombuci

Pour le Tetela, le monde est pere et mere en raison de sa contribution dans
son avoir matériel, dans la constitution de son étre et de son ouverture a la
vie. Examinons cette triple réalité.

2.1. La nature au service de 'avoir tetela

La nature-monde est le foyer d’ou le Tetela puise de quoi satisfaire a ses
besoins physiologiques. En effet, Abraham Harold Maslow a distingué cinq
niveaux des besoins fondamentaux de ’homme qui s’échelonnent consti-
tuant ce qu’on a appelé « pyramide de Maslow ». Ce sont : les besoins phy-
siologiques, les besoins liés a la sécurité, les besoins d’appartenance, les be-
soins d’estime et les besoins d’accomplissement.

« Chaque niveau doit étre satisfait avant de penser a satisfaire les besoins
du niveau suivant. Les quatre premiers niveaux sont considérés comme
étant « indispensables ». Leur non-satisfaction entraine un profond mal-
étre. Le cinquiéme niveau est le besoin d’accomplissement. A la différence
des autres, il ne provient pas d"un manque. C’est un peu la cerise sur le
gateau »°.

De quatre premiers types, les besoins physiologiques, occupant le pre-
mier niveau de la pyramide, sont dits vitaux, c’est-a-dire les besoins néces-
saires dont la non-satisfaction rend la survie quasi impossible : ce sont : la
faim (nourriture), la soif (eau), I’élimination, le maintien de la température
corporelle (vétements), la respiration, le logement, le sommeil, la sexualité.

Les besoins physiologiques, qui incorporent aussi les besoins dits maté-
riels de base (se nourrir, se loger, se vétir, se soigner) et constituent la base
de la pyramide Maslow, sont directement satisfaits de la nature. La nature
procure l'air, I'eau, la nourriture, etc. dont on a incontournablement besoin

9 La pyramide de Maslow : la théorie des besoins, sur https://www.psychologue.net/



De la vision parentale du monde chez les Tetela a |'éco-anxiété 197

pour continuer son existence sur terre. Dans ce contexte, loin de la nature,
I’homme tombe dans un mal étre. Voila pourquoi il doit vivre en solidarité
profonde avec la nature. Dans cet ordre d’idées, les Tetela avouent : Okonda
momba kacca anto, cike anto amboshila (« c’est la forét qui sauve les hommes, si-
non les hommes ne seraient plus »). Dans son interprétation de ce proverbe,
Veron On’Okundji reconnait la valeur incommensurable de la forét dans la
tradition tetela :

« La forét, mieux, la nature est salvatrice. Sans elle les hommes périraient.
La forét n’est pas seulement "ultime grenier. Elle est tout : la bibliotheque,
la pharmacie, 'autel, I'hotel, le lieu de rencontre entre les vivants et les
morts, le site par excellence ou Dieu choisit de se révéler... »'°.

Il y a plus. Outre sa vie matérielle qui est totalement couverte de la na-
ture, le Tetela a besoin d’étre, d’exister, d’étre quelqu'un, en s’'insérant dans
la société. Pour satisfaire a ces aspirations dignes, la nature lui demeure d'un
puissant secours. Des lors, il importe d’étudier le role de la nature dans la
constitution de I'étre tetela.

2.2. Le role du monde dans la constitution de 1’étre tetela

Comment les Tetela s'imaginent l'existence humaine avant la concep-
tion et la naissance ? Cette question, que tant de peuples et méme plusieurs
systemes de pensée ne se posent pas, est fondamentale. Elle jette les jalons
de l'anthropologie tetela. Avant son avenement dans le monde terrestre,
I’homme, dans l'imaginaire tetela, est esprit et habite dans les astres : c’est
le mystere de l'existence prénatale. Pour s’en convaincre, il est impérieux
de pénétrer dans l'univers astronomique tetela. Sans omettre le fait qu’il est
essentiellement héliocentrique, il faut noter que cet univers a deux centres
d’intéréts s’échelonnant suivant leurs degrés d’importance. D’un coté, il y
a le cycle solaire, qui anime la vie active. Le soleil y est le facteur et le pa-
rametre de l'alternance chronologique. D’un autre coté, le cycle lunaire qui
touche directement a la fécondité de la vie, c'est-a-dire a la menstruation
et a la prospérité. C'est ce dernier cycle qui nous intéresse. Pour mieux le
comprendre, il importe de partir du culte tetela de la néoménie (Hyanyo),
qui est célébrée comme une journée de féte et de joie, la nouvelle lune étant
vénérée comme porteuse de bonheur et de chance. Dans cet imaginaire, a en
croire J. A. Nyeme et Louis Wemalowa, la nouvelle lune s'emmene avec plu-
sieurs réalisations bénéfiques dont les plus remarquables sont la prospérité,

10 V. ON'OKUNDJI, Les entrailles du porc-épic. Une nouvelle éthique pour I’Afrique, Paris,
Grasset & Fasquelle, 1999, p. 62.



198 André OTSHUDI WONYONDJA

la bonne santé, et la progéniture'. Le Tetela croit que c’est la lune qui donne
aux hommes non seulement de concevoir, mais aussi d’engendrer et de faire
grandir.

Avant sa conception dans le sein humain, ce dont la lune permettra la
conception est mué sous un autre type d’astre, cette fois-ci parmi la variété
des étoiles nommeées « ¢étoiles filantes » (Tooto tashiloshilo) qui, dans leurs
mouvements, sont en quéte de sein porteur ou géniteur'>. Mais avant de
devenir feetus, '’homme d’origine lunaire et stellaire, est un esprit bénéfique
qui s’incarnera chez n’importe quelle créature pour devenir ce que les Tetela
appellent ona osango/ona okanga (au singulier) ou ana weesango/ anaweekanga (au
pluriel), c’est-a-dire cette catégorie d’esprits qui veulent se réincarner, des enfants
in fieri en quéte de quelqu'un qui les engendre. Ainsi, les étoiles filantes
sont-elles envoyés par la lune pour chercher une femme par qui venir au
monde. « Dna osango » peut apparaitre sous diverses formes : forme humaine,
par les visiteurs adultes ou enfants ; forme d’un gibier qui fait irruption et
s’offre a l'attrape facile, notamment le pangolin, le porc-épic, la gazelle, le
serpent porte-bonheur (oluyi wa sangadi) ; et méme sous forme de certains
évenements heureux et extraordinaires que I'on qualifierait de préludes de
prospérité.

Devenu membre d’une société, 'homme aura besoin de sortir de 'anony-
mat, de se singulariser, et ainsi devenir repérable au sein d"une masse sociale
qui I'incorpore. Voila pourquoi il doit avoir une identité. Celle-ci est compa-
rable a un numéro, unique, quasi non réitérable et non falsifiable. Cette iden-
tité se décline dans le nom qui l'insere non seulement dans un cadre, mais
aussi dans une histoire commune, tout en le distinguant de tout le monde de
sa race. Cette réalité répond a la nature essentielle de 'enfant chez les Tetela
et dans presque toutes les autres cultures africaines.

« L'enfant appartient plus a la famille, a la communauté qu’a son pere
ou a sa mere. Traduction de la solidarité pas seulement entre les vivants,
mais aussi entre ceux-ci et les morts. Souci de vivre, survivre au-dela de sa
mort »*.

De plus, dans la culture tetela (Ashidi), le nom est loin de se donner au
hasard. Signifiant effectivement ’homme qui le porte de telle sorte que
connaitre le nom de quelqu’un c’est avoir de 'emprise sur son invisible',

11 Cf. J. A.NYEME, Munga, éthique en milieu africain, p. 17-18; L. WEMALOWA, « Ashidi ».
La phénoménologie de I'auto-invention, Tshumbe-Wembonyama-Lodja, Editions Ashidi-
La Bibliothéque du Sankuru, 2017, p. 233.

12 Cf. L. WEMALOWA, « Ashidi », p. 229.

13 V. ON'OKUNDJI, Les entrailles du porc-épic, p. 9.

14 Cf. J. A. NYEME, Munga, éthique en milieu africain, p. 24.



De la vision parentale du monde chez les Tetela a |'éco-anxiété 199

le nom n’est jamais simple association de lexémes ou de phonemes. Il a tou-
jours un sens. C’est un discours évocateur : un proverbe, une allusion, une
description, une mission, qui renvoient toujours au réel dans sa multiface.
Chez les Tetela, 'homme et les étres non humains portent les mémes noms
indistinctement. C’est dans l'univers nomenclatural que 'on vit une espece
de socialisation naturelle ou de naturalisation sociale comme conséquence
d'une symbiose existentielle profonde entre I'homme et la nature pour au-
tant que le nom garantit la sécurité de celui qui le porte. Nyeme estime que
« ’est le nom qui porte son porteur »'°. Dans ce sens, '’homme, en portant le
nom d’un étre ou d’un objet naturel, se laisse porter par la nature, la terre et
le monde.

En outre, la nature donne aux Tetela, non seulement une identité, mais
aussi une culture. D’ailleurs culture et identité sont unies et s'imbriquent
mutuellement de telle sorte que I'identité est culturelle, et la culture est iden-
titaire. Les proverbes, les devinettes, les épopées, les chants et les prieres,
relevant de la littérature orale tetela, sont meublés par les éléments de la
nature. A titre paradigmatique, le proverbe Kawe koto okanda hamo nyama lo-
shilo (« I'antilope aura beau étre dans la forét, elle ne cessera jamais d’étre
un animal de la savane »), veut dire : quel que soit le changement de sta-
tut et de lieu, 'on gardera toujours, dans son caractere, quelque trait, de
son origine. Bernard Fansaka Biniama estime que protéger I'environnement
c’est “reboiser” les cultures en vogue dans cet environnement. Et par consé-
quent, détruire 'environnement c’est exposer les cultures a leur effritement'®.
Apres son entrée dans le monde des vivants, le Tetela réalise, par le nom, une
double insertion : dans la société, au sein d’une généalogie bien déterminée,
et dans la nature, au sein d"une espece qui peut étre soit animale, soit aviaire,
soit végétale, soit ichtyologique, soit entomologique, soit minérale, etc., bien
précise, ou dans les catégories astrales ou des phénomenes météorologiques.

On le voit : le vivant est un tissu de relations. La terre forge et abrite de
multiples communautés en interaction. C'est ici que se confirme I'axiome cé-
lebre du Pape Francois : « Tout est lié »". En réalité, la culture tetela démontre
dans les faits ce que bon nombre d’écologistes, depuis Frangois d’Assise,
ont exprimé en théorie en parlant de 'unité de la création que nous avons

15 J. A. NYEME, Munga, éthique en milieu africain, p. 25.

16 Cf. B. FANSAKA BINIAMA (dir.), Ecologie, tradition africaine et développement. Enjeux
environnementaux en Afrique subsaharienne. Actes du colloque de Bandundu (octobre
2012), Paris-Bandundu ville, Karthala- CEESBA, 2012, p. 6.

17 Voir aussi S.-J. MUYENGO (Mgr), Ne laissons pas mourir la terre. Autour de Laudato si’
du pape Frangois et de la COP 21 de Paris, Kinshasa, PUCC, 2020, p. 24.



200 André OTSHUDI WONYONDJA

qualifiée de « vertu cardinale, voire théologale de toutes les composantes du
Réel ou de tous les éléments de la création »'%, et qui fait non seulement de la
terre, mais aussi de I'univers une « maison commune ». En d’autres termes,
c’est puisque l'on est co-citoyen d’un méme univers, et arrimé a la terre par
un méme faisceau de conditionnements, que 1’on est traversé par les mémes
réalités cosmiques.

Par ailleurs, la culture tetela insiste tellement sur la communion des créa-
tures, au nom de leur origine cosmique unique et commune, qu’il parait par-
fois difficile de détecter la ligne de démarcation entre ’homme et le reste des
créatures. Comment particulariser 'homme parmi toutes les créatures ?

Parmi les autres animaux et especes biodiverses, 'homme est dési-
gné comme Enondo ka nyama, (« 'ainé des animaux »), avec la nuance de
« plus haut placé en dignité ». Cette ainesse est traduite aussi par le pré-
fixe « Omi- »', qui, signifiant « male », exprime aussi la notion de degré,
d’intensité, de hiérarchie ou de grandeur supérieure ou encore d’excellence.
C’est dans ce sens que '’homme est aussi qualifié de Oma nyama, non pas
comme un animal male par opposition a la femelle, mais comme le plus
grand de tous les animaux et de toutes les créatures. Plus grand, non pas
en masse, mais en dignité, en étre, en vertus. Ce superlatif d’excellence ap-
parait aussi dans certains noms que '’homme partage avec les autres étres
non humains. C’est dans la méme perspective que '’homme n’est pas seu-
lement Pongo, Lodi, Koko, Koyi, Mbudi, Okoko, Osongo, mais aussi et surtout
respectivement Omapongo, Omalodi, Omakoks, Omakoyi, Omambudi, Omokoko,
Omosongo. Dans ce contexte, le suffixe « omi » introduit la démarcation et
montre que I'homme, bien que portant le méme nom que d’autres créatures
non humaines, sort de I'’ordinaire.

En somme, la nature-terre-monde joue un role capital dans la constitution
ou le devenir homme du Tetela. Elle lui préte sa dimension matérielle et
immatérielle. Il importe de noter que ce statut parental du monde chez les
Tetela se confirme dans la maniere de percevoir la vie comme valeur.

18 A. OTSHUDI, Regards croisés sur Laudato si’ et Process theology, p. 101.

19 Lalangue teteta a plusieurs expressions pour traduire la notion de primauté et d’excellence
dans les domaines diversifiés : omapondo, djamba ya..., shongo ya..., emongo, kapita,
lomamaba, nkumi, nyango, etc. Une étude sur I'expression de primauté ou d’excellence
dans la langue tetela aiderait a découvrir les nuances de chacune de ces expressions qui
se distinguent de celles en vedette ci-haut.



De la vision parentale du monde chez les Tetela a |'éco-anxiété 201

2.3. La « vie » comme fondement de la vision parentale tetela
du monde

« La vie (Ioséno) résume en elle seule tous les soucis de nos peuples. Elle
est la réalité la plus éloquente pour le Noir-africain. C'est vers elle qu’il se
sent attiré de tout son étre et c’est a elle qu’il aspire a chaque instant. Nous
devons particulierement a Tempels et a Kagame d’avoir centré 'attention
du public sur cette clef de votite qu'est la vie dans la vision négro-africaine
du monde »*.

La vie est la valeur la plus fondamentale dans la vision négro-africaine du
monde. Elle est désignée comme « clef de votite » de la vision du monde du
Négro-africain. Elle est a la fois 1’origine, le centre et 1’horizon de ses aspira-
tions. La pratique de I'ensemble des vertus, a en croire Jean Adalbert Nyeme,
entre dans la mission principale de 'homme consistant a transmettre et a
protéger la vie”, de telle sorte que la conduite vertueuse s'évalue a partir de
son degré de positivité vis-a-vis de la vie ou de son ouverture a la vie.

La parentalité du monde est fondée sur le fait que le monde est favorable
a la vie que le Tetela et le Négro-africain vénerent en la plagant au sommet
de I'échelle de leurs valeurs et de leurs vertus. Le monde est a la fois pere et
mere puisqu’il est non seulement le lieu de I'épanouissement de la vie, mais
aussi sa source. De sa conception a son effritement, la vie est congue, nour-
rie et portée par le monde-terre-nature. Convaincu de cette réalité, le Pape
Francois parle de « notre mere la terre »*. Et les Tetela portent sur celle-ci
un regard plus riche et bisexué, la qualifiant de pere et mere la terre, Ombuci.
Il n'y a rien dont la vie aurait besoin pour son épanouissement qui n‘ait été
prédisposé et pré-garanti dans et par le monde. En d’autres termes, les étres
vivants vivent de la vie qu’ils ont recue et qu’ils recoivent continuellement
du monde. Inversement, si ces étres-la vivent, c’est puisque le monde-terre-
nature, qui les porte, les nourrit, et qu’il est vivant. Le monde est la vie elle-
méme.

Par-dela cette perception positive du monde, I'on peut oser découvrir,
dans la notion tetela de la parentalit¢ du monde, la bonté et la beauté de
celui-ci qui s’inscrit dans 1’orbite du regard du Créateur, dont l'appréciation
rythme et scande les différents jours de la création : « Et Dieu vit que cela
était bon »* (Gn 1, 31). C'est puisque le monde est bon et beau, avec tout ce

20 J.A. NYEME, Munga, éthique en milieu africain, p. 29.

21 J.A. NYEME, Munga, éthique en milieu africain, p. 31.

22 FRANCOIS (Pape), Laudato si’, n. 1.

23 C’est méme le titre d’'un des livres du Patriarche cecuménique Bartholomée : Et Dieu



202 André OTSHUDI WONYONDJA

qu’il contient, que les Tetela découvrent et trouvent en lui leur ombuci. De ce
point de vue, les Tetela partagent la méme hauteur de vue que les théologies
catholique, protestante et orthodoxe de la création. Le Patriarche cecumé-
nique Bartholomée note :

« Et en référence aux Ecritures juives et chrétiennes qui déclarent que
“Dieu vit tout ce qu’il avait fait : cela était tres bon”, le christianisme
orthodoxe croit que le monde fut créé beau par un créateur aimant. Le
mot grec pour “bon” renvoie a la beauté et non simplement a la bonté »*.

Si le monde est bon, et que la vie dont nous vivons en provient et lui de-
meure inséparable, qui sommes-nous par rapport a la nature-terre-monde ?
Qu’est-ce qui nous incombe ?

3. La « dette de vie » ou la conscience de redevabilité vis-
a-vis du monde

Tout vivant est débiteur vis-a-vis de la terre ou du monde, et 'homme
l’est au plus haut point. On a contracté la dette de vie, on doit se sentir rede-
vable. Qu’est-ce a dire ?

3.1. La notion de « dette de vie »

L’expression « dette de vie » est comprise par Monique Bydlowski essen-
tiellement comme un devoir des femmes.

« la vie n’est peut-étre pas un cadeau gratuit mais porte en soi l'exigence
de transmettre ce qui a été donné... le don de la vie, a la fois promesse
d’immortalité et de mort, induirait qu'une dette circule de meére a fille...
cette dette d’existence, dette symbolique que I’ombre vient représenter,
que l'enfant vient incarner, renvoie bien a ce fait ... que par 'enfantement,
singulierement le premier enfant, une femme accomplit son devoir de
gratitude a I'égard de sa propre mere... »*.

Dans sa conception, « la dette de vie » est le devoir qu’a chaque femme de
concevoir et de donner vie pour compenser la vie qu’elle a regue elle-méme
de sa mere. Mais il y a plus. La « dette de vie » concerne tous les humains.
Elle est le devoir auquel tous les humains sont soumis en naissant, une dette

vit que cela était bon. La vision théologique de la création dans la Tradition orthodoxe.
Traduit par Jean-Frangois Colosimo, Paris, Cerf, 2015.

24 BARTHOLOMEE (Patriarche cecuménique), Et Dieu vit que cela était bon, p. 17.

25 M. BYDLOWSKI, La dette de vie. Itinéraire psychanalytique de la maternité, Paris, PUF,
2023 (6° éd.), p. 169.



De la vision parentale du monde chez les Tetela it 1'éco-anxiété 203

que l'on contracte en recevant la vie de ses parents, vis-a-vis de sa commu-

nauté et vis-a-vis de ses descendants. Pierre Kammerer le certifie :
« Le petit de 'homme éprouve tres vite le sentiment que ceux qui
lui ont donné la vie ont contracté une dette a son égard. Ce qu'ils lui
doivent, les psychanalystes I'appellent la dette de vie : en donnant la vie
biologique, les parents se sont engagés a délivrer a l'enfant suffisamment
de sollicitude, de limitations et d'interdits pour qu'il shumanise. Ensuite,
ils lui transmettront les savoir-faire nécessaires pour trouver sa place
dans I'échange social. Ils lui auront permis ainsi de se différencier et de
se séparer d'eux ... il a alors contracté une dette de vie qui I'engagera a
soutenir le grandissement de ses enfants a venir ... L’humanisation releve
d’un entourage humain, animé par le sentiment d’une dette dont on
s’acquitte. On pourrait dire : la dette symbolique, c’est ce que les humains
doivent a la vie pour que cette vie se transmette sous forme humanisée, de
génération en génération ... »*.

La « dette de vie » désigne aussi le devoir que I'on a de conquérir ce que
I'on n'a pas pu obtenir, en grandissant, de ses parents. Pierre Kammerer
ajoute a ce propos : « Le plus fécond des dons venant des parents, c’est celui
de leur manque, de leur impossibilité et de leur refus de tout donner ». Mais,
de quoi est constituée réellement cette dette de vie ? Elle est constituée des
fonctions de la maternité et de la paternité ; et d’efforts, de sacrifices, de joies
et de peines que les parents ont vécues pour leur enfant depuis sa conception
jusqu’a son age adulte. Comment peut-on payer cette dette ?

La reglementation du paiement de la dette de vie est presque bizarre. Au
premier sens, on la paie non pas envers celui ou ceux de la part de qui on l'a
contractée, mais envers ceux a qui on donnera la vie. Au deuxieme sens, en
donnant la vie a ses enfants, on paie la dette de vie aupres de ses parents,
puisque ceux-ci, en engendrant, attendent que leurs enfants leur donnent
des petits-enfants. A ce niveau, on paie moralement la « dette vie » envers ses
parents. On la paie aussi lorsqu’on releve le défi de la réalisation de ce qui
a manqué dans ce que 1'on a recu de la part des parents, lorsqu’on réussit la
ou ils ont échoué, lorsqu’on accede a un statut social élevé non atteint par ses
parents. Comment la dette de vie est vécue dans la culture tetela ?

26 P. KAMMERER, Adolescents dans la violence. La dette de vie comme éthique d’une
clinique éducative et soignante, Paris, Gallimard, 2000.



204 André OTSHUDI WONYONDJA

3.2. La « dette de vie » dans la culture tetela

Dans la culture tetela, cette théorie existe et se vit de maniere plus enrichie.
Contrairement a ’'Occident, ou les enfants se sentent totalement affranchis
de la tutelle parentale quand ils deviennent majeurs, et ot 'on se débarrasse
des parents agés pour les EHPAD?, en Afrique, et chez les Tetela en particu-
lier, les enfants restent, pour la plupart des cas, avec ou a coté de leurs pa-
rents et continuent a vivre avec eux dans la sollicitude mutuelle. Par ailleurs,
il faut noter que ce qui précede s’inscrit dans la double visée de la progéni-
ture chez les Tetela. Laquelle ? En effet, dans la culture tetela, appelée Ashidi,
on engendre premierement pour rallonger la lignée des ancétres que Nyeme
appelle « “phylum” parental de la vie »* et en vue de ce qu’il a aussi appelé
« immortalité impersonnelle » distinguée de « I'immortalité personnelle »,
une réalité du séjour des morts (odimu)® ; deuxiemement, on engendre les
enfants pour garantir ou couvrir sa sécurité sociale a la vieillesse®.

La satisfaction de la premiere exigence est un acquittement de la dette
commune et individuelle de transmission de la vie que I’on est appelé a faire
grandir. C'est par la que 1’on paie, sous une premiere modalité, sa « dette de
vie » contractée et recue de ses parents pour la transmettre a ses enfants et a
ses futurs héritiers, tout en satisfaisant a 'autre exigence aussi fondamentale
de la lutte contre la fugacité de l'existence terrestre. En revanche, en satisfai-
sant a la deuxiéme exigence, on concrétise la conception tetela qui fait des
enfants le gage du futur et qui honore ce qui est véhiculé par ce proverbe :
Yongombote ombote kele dimi kakote (« Papa/maman, engendre-moi afin que je
t'engendre) ». Dans Ashidi, la tache de soins entre parents et enfants est cy-
clique. Aujourd’hui, ceux-la prennent soin de ceux-ci pour les faire grandir ;
demain, ce sont ceux-ci qui prendront soin de ceux-la dans leur vieillesse.
La réalisation de ces deux perspectives est une source de bénédictions, de
sécurité psychologique et d’honneur. Quand on engendre, on est béni par
les ancétres. Et quand on prend soin de ses vieux parents, on est béni par
eux, a la fin de leur vie, quand ils rejoindront les ancétres, fiers d’avoir réussi
leur mission. Ainsi les deux exigences se rencontrent dans les résultats que
produisent les deux fonctions parentales : engendrer et faire grandir.

27 EHPAD signifie Etablissement d’hébergement pour personnes agées dépendantes. Ce
sont structures médicalisées ou I'on loge des personnes agées d’au moins 60 ans a
mobilité limitée.

28 J.A. NYEME, Munga, éthique en milieu africain, p. 31.

29 Cf. J. A. NYEME, Munga, éthique en milieu africain, p. 31.

30 Cf.L. WEMALOWA, « Ashidi », p. 244.



De la vision parentale du monde chez les Tetela it 1'éco-anxiété 205

Mais que signifie cette réalité sur le plan écologique ? En quoi cette facon
de vivre la « dette de vie » peut-elle étre propice pour une solution a la crise
environnementale ?

3.3. De la « dette de vie » a la « dette écologique »

Tout, en nous, est cosmique. Cest a juste titre que 1’humain, en hébreu,
est appelé ‘adam, puisqu’il est issu d’adamah : terre, humus (cf. Gn 2,7). La
terre, en nous donnant la vie, nous fait contracter une dette. Ainsi la dette de
vie se transforme en dette écologique. Or, notre bien-étre a conduit la terre
a l'usure ; et puisque ce bien-étre a été recherché de maniere égoiste, nous
avons infligé a la terre des dommages incalculables.

Qui sont les protagonistes de cette dette ? Qui en est le créancier ? Qui
en sont les débiteurs ? La « dette écologique » oppose I'homme ou les socié-
tés humaines a la nature. Elle se rapporte, selon l'expression de Genevieve
Azam, aux « emprunts sans retour aux éléments naturels et aux richesses na-
turelles, (elle se rapporte au) poids inégal supporté par les sociétés face a ces
dégradations, plus spécialement la spoliation a grande échelle des richesses
du sud »*. En d’autres termes, la « dette écologique » embrasse toutes les
offenses dont l'environnement naturel est victime de la part de ’homme,
suite a la surexploitation qui décime, comme par hécatombe, la biodiversité,
asseche les ressources naturelles, et dont les conséquences, comme par effet
boomerang, n’épargnent pas les sociétés humaines environnantes a cause
des gaz a effet de serre, des tas des déchets produits. Elle concerne aussi
tout acte négatif que 1'un et l'autre peut, a son niveau, commettre contre la
nature. Le Pape Francois, citant le Patriarche Bartholomée, nous a révélé que
chacun a ses propres fagons de porter préjudice a la planete®, conférant ainsi
au « péché écologique » un caractere universel.

Tout compte fait, les deux notions de « dette de vie » et « dette écolo-
gique » nous indiquent a suffisance combien 1’homme est redevable vis-a-
vis de la terre ou du monde, notre « ombuci ». Elles provoquent en nous de
« l’éco-anxiété ». Que faire et comment payer la double dette ? Pour la payer,
il faut savoir comment on l'a contractée. Elle a été contractée en blessant
grievement notre « oumbuci ».

31 G. AZAM, Une dette écologique ? dans Revue du Mauss, T.2, n. 42 (2013), p. 32.
32 Cf. FRANCOIS (Pape), Laudato si’, n. 8.



206 André OTSHUDI WONYONDJA

3.4. Les blessures de la terre

On peut blesser la terre soit directement soit indirectement. Directement,
la terre-monde est blessée par tout ce qui cause sur elle un trou, une érosion.
Elle est blessée aussi par tout ce qui l'asseche, la déshydrate et la désertifie.
Mais il y a plus. Les péchés directs contre la terre ne sont pas que des bles-
sures. Ils se commettent dans tout ce qui, jonchant sur sa surface, entrave et
souille sa respiration. Ce sont des multiples corps et particules non biodégra-
dables éparpillés ¢a et la. Ce sont des immondices qui s'entassent par-ci et
par-la constituant des montagnes artificielles. Ce sont ces saletés qui pavent
aussi bien les trottoirs que les chaussés des avenues, des rues de nos villes,
sans oublier les sentiers et les ruelles de nos milieux ruraux. Ce sont ces
plastiques et sachets qui couvrent les rives de nos rivieres dont les lits sont
obstrués. La terre est aussi brimée par tout ce qui offusque son interaction
avec le soleil : ce sont les gaz a effet de serre qui, gangrenant I'atmosphere,
empéchent 'absorption de la chaleur que la terre dégage, et qui scient, en
I'amincissant, la couche d’ozone qui lui sert de paravent contre la virulence
des rayons solaires ; etc.

Indirectement, la terre-monde est victime de la misere dont souffrent
les créatures et les étres dont elle est a la fois pere et mere. On observe au-
jourd’hui la diminution des ressources, la détérioration des conditions de
vcie, la di 'unisson l'appauvrissement des richesses ou des ressources, la
détérioration et la diminution des conditions de vie, la disparition de plu-
sieurs especes animales et essences végétales que les générations futures ne
connaitront que de nom. Méme sur le plan social, notre époque postmoderne
a connu, sur plusieurs plans, des reculs : situations de pauvreté intolérables,
inégalités criantes, banalisation de la vie humaine, insécurité insupportable.

La disparition de n’importe quelle espece laisse une blessure incicatri-
sable ou un vide incomblable dans la terre. Voila pourquoi toute extinction
d’espece défigure la terre. Ainsi donc, par reconnaissance pour notre pere
et mere la terre-monde, il nous incombe de protéger les autres especes, de
sécuriser les autres humains, d’éviter de faire couler le sang et de décimer la
biodiversité. Cette approche inclut aussi bien 'aspect écologique que l'aspect
social®.

33 Cf. FRANCOIS (Pape), Laudato si’, n. 49.



De la vision parentale du monde chez les Tetela it 1'éco-anxiété 207

4. Dumonde comme parent a 1« éco-anxiété »

4.1. Signification de I'éco-anxiété

L’éco-anxiété est un néologisme créé par 'historien américain Theodore
Roszak en 1970 associant deux mots : éco- qui est le préfixe d’origine grecque
(oikos) désignant ce qui a trait a la nature, a 'environnement, a la terre, a I'ha-
bitat ; et “anxiété”. Il I'a utilisé pour désigner les émotions que provoquent
chez les humains la dégradation de 'environnement, la peur par anticipation
d’un évenement catastrophique environnemental®. Cette expression, a en
croire Charline Schmerber, acquiert un emploi public en aotit 1990* avec la
journaliste américaine Lisa Leff dans un article de presse et sera théorisée en
1996 par Véronique Lapaige en ces termes :

« phénomene hybride, mal-étre identitaire associé a une responsabilisation
nécessaire des hommes, des femmes, des sociétés dans un contexte de
grands changements environnementaux »*.

A sa suite, Teagan Hogg et L’Agence de 'Environnement et de la Mai-
trise de I'Energie (ADEME) vont nous livrer leurs conceptions respectives
de I'« éco-anxiété ». Pour celle-la, 1'« éco-anxiété » désigne « un état psy-
chologique de détresse mentale et émotionnelle quun individu peut res-
sentir en réponse a la menace du changement climatique et aux problémes
environnementaux mondiaux »”. Cette « éco-anxiété » peut notamment étre
provoquée par une expérience directe comme une catastrophe climatique
ou indirecte comme la lecture d'un article scientifique®. Quant a I’ ADEME,
elle percoit, en France, I'éco-anxiété comme « un mal-étre, une souffrance
émotionnelle voire une détresse psychologique qu'un individu peut ressen-
tir face a la crise environnementale »*.

34 Cf. Solastalgie et éco-anxiété : comprendre nos angoisses face au changement
climatique, sur https://www.oxfamfrance.org/climat-et-energie/

35 Intervention de Charline Schmerber dans Webinaire sur I'éco-anxiété, (30 septembre
2024), sur https://www.connaissancedesenergies.org

36 Cf. Interview de Véronique Lapaige dans National Geographic, (2020), sur https://www.
nationalgeographic.fr/sciences/2020/04

37 T. HOGG, S. STANLEY, L. O'BRIEN, M. S. WILSON, C. WATSFORD, The Hogg eco-
anxiety scale: Development and validation of a multidimensional scale, dans Global
Environmental Change, vol. 71, n. 102391 (2021), p.1.

38 Cf. T. HOGG, S. STANLEY, L. O'BRIEN, M. S. WILSON, C. WATSFORD, The Hogg eco-
anxiety scale, p.1.

39 ADEME, Eco-anxiété : état des lieux d’'un mal-étre grandissant, dans https://infos.ademe.
fr/societe-politiques-publiques/2025



208 André OTSHUDI WONYONDJA

Il importe de le noter que I'« éco-anxiété » est un signe positif de commu-
nion et de compassion a la peine de la terre-monde notre pere et notre mere.
Elle montre que I'on a saisi la clameur de la terre associée a celle des pauvres.
Elle est la condition sine qua non pour se mouvoir et se déployer en faveur
de notre maison commune. Elle détermine non seulement I'habitation en
nous de ['homo ecologicus, mais aussi notre degré de civilité et de citoyenneté
écologique. Ainsi, dans la conjoncture actuelle, elle est I'état d’ame naturel
dont tout homme digne doit étre animé, en tant qu'un étre passablement
cosmique. Car, en tant que fils et filles de la terre-monde, on ne peut rester
indifférent aux gémissements de celle-ci.

4.2. Des actes devant susciter I’« éco-anxiété »

La déperdition de notre pere et mere la terre-monde est causée par des
multiples exactions humaines sur elle. Nous pouvons citer entres autres :

1. La prolifération des déchets : le monde devient immonde a cause de
multiples tas de déchets aussi bien sur les surfaces du sol, dans le sous-
sol, dans la mer que dans I'atmosphere.

2. L’extinction de plusieurs especes biodiverses et la diminution sensible
des ressources souterraines.

3. La multiplication des ravins et déserts.

4. L’empirement de la situation climatique : le bilan qu’en dresse le Pape
Francois est terrifiant :

« Ainsi, nous savons que chaque fois que la température mondiale
augmente de 0,5 °C, I'intensité comme la fréquence des fortes pluies et des
inondations dans certaines régions, des sécheresses graves en d’autres,
des chaleurs extrémes en certains lieux et des chutes de neige abondantes
en d’autres, augmentent également. Si nous pouvions jusqu’a maintenant
connaitre quelques vagues de chaleur par an, que se passera-t-il avec une
augmentation de la température globale de 1,5 °C, ce dont nous sommes
proches ? De telles vagues de chaleur seront beaucoup plus fréquentes
et plus intenses. Si l'on dépasse 2 °C, les couches de glace du Groenland
fondront completement et une bonne partie de celles de I’ Antarctique, ce
qui aura des conséquences énormes et tres graves pour tous »*.

5. La multiplication des guerres : le monde devient un énorme champ de
batailles : entre la RD Congo et le Rwanda, entre la Russie et 'Ukraine,
entre Israél et la Palestine, notamment dans la Bande de Gaza, tout en

40 FRANCOIS (Pape), Laudate Deum. Exhortation apostolique sur la crise climatique,
Rome, Librairie Editrice Vaticane, n. 5.



De la vision parentale du monde chez les Tetela it 1'éco-anxiété 209

impliquant leurs alliés. Le monde passe pour une véritable « terre de
feu ». Il suffit de considérer de lourds dégats et pertes en vies humaines
et en especes biodiverses, tel que détaillé par Charles Onana dans ce
qui se passe en RD Congo*'.

6. La fragmentation de la société : presque partout, les écarts des niveaux
de vie entre les riches et les pauvres se creusent inexorablement.

5. De l'éco-anxiété a la « conversion écologique »
L’appel a la conversion écologique doit produire des effets immédiats

et durables comme l'appel a la conversion du prophete Jonas aupres des
Ninivites (cf. Jon 3, 4-10). Le danger qui nous guette est imminent.

Dans son encyclique Laudato si’, le Pape Frangois a consacré plusieurs
pages a la notion de conversion écologique. Dés l'entame de son propos, il
lance une invitation universelle au dialogue réclamé par la conjoncture envi-
ronnementale incertaine :

« J'adresse une invitation urgente a un nouveau dialogue sur la facon
dont nous construisons l'avenir de la planete. Nous avons besoin d"une
conversion qui nous unisse tous, parce que le défi environnemental que
nous vivons, et ses racines humaines, nous concernent et nous touchent
tous »*.

Dans la partie qui concerne la conversion écologique, il ajoute : « La
crise écologique est un appel a une conversion intérieure »*. Lorsqu’il aura
fait '’état des lieux multidimensionnel de notre planete, ses résultats trans-
forment l'invitation en cri d’alarme qui relaie la clameur de la terre et des
pauvres.

Mais qu’est-ce que la « conversion écologique » ? Cette notion implique
une metanoia, c'est-a-dire une repentance, un repentir, un changement de
mentalité, d'avis ; la tristesse qu’on éprouverait de ses péchés, et la douleur
d’avoir offensé Dieu. Mais qu’est-ce qui change et qu’est-ce qui doit chan-
ger ? La « conversion écologique » consiste dans le changement de cceur,
de regard et d’attitude de '’homme vis-a-vis de I’ Autre : nature, prochain et
Dieu.

41 Cf. C. ONANA, Holocauste au Congo. L’'omerta de la communauté internationale, Paris,
I'Artilleur/Toucan, 2023.

42 FRANCOIS (Pape), Laudato si’, n.14.

43 FRANCOIS (Pape), Laudato si’, n. 217.



210 André OTSHUDI WONYONDJA

5.1. Changement de cceur

En effet, dans leur recherche des causes principales de la crise écologique,
aussi bien le pape Frangois que le Patriarche cecuménique Bartholomée dé-
couvrent que la crise environnementale puise ses racines profondes dans la
spiritualité, le rapport brouillé et embrouillé de 'homme avec son Créateur,
a cause du péché*. Dans les premiers chapitres de la Genese, la quéte d’auto-
nomie par '’homme et son refus de rester une créature limitée lui font perdre
I’'harmonie avec son Créateur et avec les autres co-créatures : c’est 'avene-
ment de l'affirmation de soi qui engendre la jungle aux conséquences envi-
ronnementales incalculables, faisant commencer la crise écologique dans le
jardin d’Eden !

A ce niveau, I’homme brise son harmonie avec lui-méme, avec les autres
humains, avec les créatures non humaines et avec Dieu. Il ouvre au méme
moment plusieurs champs de guerre qu’il ne saura ni terminer ni gagner, non
seulement puisqu’il n’est pas le plus fort, mais puisqu’il est impossible d’ou-
vrir plusieurs guerres, de facon concomitante, et en remporter la victoire.
C’est pourquoi, I'homme doit renoncer au paradigme anthropocentrique, ou
il se fait passer pour maitre et possesseur de la nature, qu’il n’envisage, du
reste, qu’a la lumiere de son utilité pour lui, simplement comme cadre de vie
et réservoir inépuisable des biens. Il doit plutdt s’ouvrir au paradigme thé-
ocratique oti, avec la nature, il gravite autour du Créateur, pour puiser leur
sens et leur étre, tout en découvrant en la nature un partenaire envers qui il
entre en relation de devoirs et de droits réciproques : prendre soin de la terre
pour qu'elle soit a mesure de le nourrir. Dans ce paradigme, 1’homme re-
gagne son champ d’harmonie avec lui-méme, avec les autres humains, avec
les autres créatures non humaines et avec Dieu.

Si tel est le cas, la conversion du cceur peut étre regardée comme le pre-
mier pas d’une démarche de conversion écologique féconde. Car, c’est du
cceur des hommes, dit Jésus, que sortent toutes les especes de méchancetés
(cf. Mc7,21), dont I'égoisme dévastateur de I'environnement aussi bien social
que naturel. Et le pape Francois se situe dans la méme logique que Benoit
XVI qu'il cite : « Les déserts extérieurs se multiplient dans notre monde,
parce que les déserts intérieurs sont devenus tres grands »*.

44 Cf. FRANCOIS (Pape), Laudato si’, n. 8, n. 66, n. 217-218.
45 Benoit XVI cité par FRANCOIS (Pape), Laudato si', n. 217.



De la vision parentale du monde chez les Tetela a |'éco-anxiété 211

5.2. Changement d’attitude

L’attitude est une posture ou un positionnement qu'adopte quelqu’'un vis-
a-vis d’une situation ou d"un étre en face de lui. Ce qui a mené le monde a
la dérive, cest le fait que ’homme a pris la place du Créateur. Il s’est mis en
position d'indépendance par rapport a Dieu relégué hors de son existence
en vue de jouir de sa totale liberté. Coupé du Créateur, les autres créatures
sont rejetées a I'extrémité de son antipode existentielle. La nature et tout ce
qu'elle contient deviennent son opposé et constituent la phase négative de
son monde. Il s’est engagé dans la conquéte, la soumission et I'anéantisse-
ment de la nature.

Lynn White situe, a tort, la source de cet instinct dominateur de I’homme
dans la doctrine judéo-chrétienne sur base du libellé de Gn 1, 28. D’apres lui,
c’est 'anthropocentrisme « hérité du christianisme latin de 'Occident médié-
val » qui est responsable de la crise environnementale*. Le Pape Francgois a
rejeté cette fausse interprétation en relevant, par le moyen de l'exégese adé-
quate, le vrai sens de la seigneurie de '’homme, qui ne consiste pas dans le
commandement en maitre a la maniere des chefs de ce monde, mais dans le
service, c'est-a-dire dans le travail et la garde de la terre (cf. Gn 2, 15)".

A bien voir, '’homme a rendu le tablier de son statut de jardinier et de
sa mission originelle de soigner la terre, lui assignée par son Créateur, pour
passer un costume de transformateur de la terre qui, a 'age de la révolution
industrielle et du paradigme technocratique, va conduire aux dérives que
nous connaissons. Le Patriarche Bartholomée le souligne avec clarté :

« Selon la Révélation, la création dans sa dimension physique et matérielle,
fut octroyée par Dieu a 'humanité comme une gracieuseté, assortie du
commandement de servir et de préserver la terre (Gn 2,15). Néanmoins
le premier homme et la premiére femme abuserent du don de la liberté,
préférant se détacher du Dieu donateur pour s’attacher a la donation
de Dieu. La double relation de 'humanité a Dieu et a la création en fut

46 Cf.L. WHITE, The historical Roots of our ecological crisis, dans Science, Vol. 155, n. 3767
(10 mars 1967), p. 1203-1207 ; J. GRINEVALD, La these de Lynn White Jr (1966). Sur
les racines historiques, culturelles et religieuses de la crise écologique de la civilisation
industrielle moderne, dans D. BOURG et Ph. ROCH (éd.), Crise écologique, crise des
valeurs ? Défis pour I'anthropologie et la spiritualité, Geneve, Labor et Fides, 2010, p. 39-
67, ici : p. 40 ; Ch. MONNOT, Les racines de la crise écologique : de Lynn White a Pape
Frangois. Eglises et écologie. La révolution & reculons, Genéve, Labor et Fides, 2020, p.
33-55.

47 Cf. FRANCOIS (Pape), Laudato si’, n. 67.



212 André OTSHUDI WONYONDJA

dénaturée et I'humanité n’eut plus de cesse que d’user et de consumer les
ressources de la terre »*,

Le changement d’attitude proné ici conjure 'homme a regagner sa posi-
tion de créature intendante et jardinier pour se mettre a I'écoute du Verbe
créateur aupres de qui il comprendra non seulement le sens de sa mission,
mais aussi de son étre, car « le mystere de 'homme ne s’éclaire vraiment que
dans le mystere du verbe incarné »*.

5.3. Changement de regard

Ce qui a conduit le monde a sa situation lamentable actuelle, c’est le re-
gard de convoitise et de cupidité posé sur lui par 'homme. Ce regard ne
considere le monde que sous l'aspect utilitaire, en oubliant son étre et son
mystere. Le monde n’est vu que comme un réservoir inépuisable des biens
dont on peut disposer a volonté. L’homme, se considérant comme unique
existant, se pose comme mesure toutes choses.

Par rapport a ce qui a été dit de la culture tetela, pareil regard utilitariste
déshabille la terre de son haut statut de pere et meére et passe pour un amas
d’objets purement naturels.

Pour juguler ce fléau, le pape Frangois propose un regard de contempla-
tion”, tandis que le patriarche Bartholomée invite a I'amour de la création,
a un regard eucharistique et a l'ascese. En effet, le regard contemplatif et
d’amour restitue a la nature sa dimension d’étre et de mystere de Dieu”,
reniée par la cupidité de I'homme.

En outre, les modes de vie « eucharistique » et « ascétique »** font per-
cevoir a I'’homme le monde comme un don merveilleux pour lequel il est
appelé a rentrer dans une action de grace et une attitude de gratitude per-
manentes envers Dieu, en redécouvrant 1'origine divine du monde, en vue
d’une gestion rationnelle et responsable de tout ce qui y existe jusqu’a tem-
pérer sa voracité pour engendrer en lui une ascése volontaire. Ici, '’homme,
devenant lui-méme un étre eucharistique, mérite d’étre appelé « prétre » de
la création™.

48 BARTHOLOMEE (Patriarche cecuménique), Et Dieu vit que cela était bon, p. 20.

49 Gaudium et Spes, n. 22.

50 Cf. FRANCOIS (Pape), Laudao si’, n. 84-88.

51 Cf. BARTHOLOMEE (Patriarche cecuménique), Et Dieu vit que cela était bon, p. 20.

52 Cf. BARTHOLOMEE (Patriarche cecuménique), Et Dieu vit que cela était bon, p. 21-26.

53 J. ZIZOULAS, Priests of creation. John Zizioulas on Discerning an ecological ethos,
London-New York-Oxford-New Delhi-Sydney, Edited by John Chryssavgis and Nikolaos



De la vision parentale du monde chez les Tetela a |'éco-anxiété 213

C’est seulement a cette allure de regard d’amour et de contemplation, et
sous le mode de vie « eucharistique » et « ascétique » que le monde peut
recouvrer son statut d’ombuci. Ainsi ’'homme, se montrant respectueux de
la nature, de la terre et du monde, vivra en parfaite harmonie avec toutes les
autres créatures qu’il considérera désormais comme ses freres et sceurs. Voi-
la une atmosphere qui engendpre la fraternité cosmique et qui balise le terrain
a une liturgie cosmique, ou chacun des étres peut non seulement refléter son
étincelle de la bonté divine, mais élever adéquatement sa part d’action de
grace a Dieu.

Conclusion

Le monde-terre-nature est a la fois pere et mere a tous les vivants pour
tous les créés. Pour le percevoir, 'homme est appelé a devenir un étre eu-
charistique, afin de recevoir la création avec gratitude, pour redécouvrir ce
qu’elle est en réalité. C’est apres s’étre mis en face du monde dans son vrai
mystere que ’homme se reconnaitra et se situera par rapport a lui. Ainsi
I'ayant reconnu comme Ombuci, il verra et accueillera sa souffrance incons-
olable en vue de panser ses plaies. En tant que l'ainé de toutes les créatures
(enondo ka nyama), 'homme est appelé a se réconcilier avec son ombuci en se
rétractant de toutes ses actions qui, directement ou indirectement, causent la
mort a la terre-monde. Aussi est-il convié, d’une part, a devenir un don, une
grace pour toute la création - c’est le role du fils ainé dans la culture tetela - ;
et d’autre part, il doit assumer sa tache de “prétre” de la création, c’est-a-
dire d’intendant serviteur pour « unifier en lui les polarités de la création,
conduire toute la création a Dieu dans la contemplation et I'action de grace
et faire bénéficier le monde créé de la grace qu’il recoit de Dieu »**.

Puisqu’il est appelé a payer sa dette de vie, il doit savoir que la transmission
de la vie marche de pair avec la sauvegarde de la création, puisque la vie et
le monde sont unis.

Asproulis, p. 149.
54 J.C. LARCHET, Le fondement spirituel de la crise écologique, Genéve, Editions des
Sytres, 2018, p. 19.





