
PRESSES DE L’UNIVERSITE CATHOLIQUE DU CONGO

Cahiers
des Religions
Africaines
Nouvelle série. Volume 6, n. 11-12 (janvier - décembre 
2025)

André OTSHUDI WONYONDJA, De la vision parentale du monde chez les 
Tetela à l'éco-anxiété : chemin pour une conversion écologique, p. 193-213. 

https://doi.org/10.61496/MWAD5267 



193

De la vision parentale du monde  
chez les Tetela à l'éco-anxiété : chemin 

pour une conversion écologique
André OTSHUDI WONYONDJA 

Doctorant (Collège des Bernardins, Paris)

Résumé - Pour résoudre la crise écologique, l’Afrique détient une richesse in-
comparable, enfouie dans son réservoir culturel. Partant de la culture tetela,  cette 
étude révèle le rôle incontournable de notre planète dans la vie de l’homme : la 
terre est à la fois père et mère. Elle nous a engendrés, et nous sommes ce qu’elle 
est. Tout ce que nous sommes vient d’elle : l’être, l’identité, la culture et même 
notre corps. Sa destruction entraine la nôtre. Nous avons l’obligation de la sau-
vegarder, comme par reconnaissance, pour payer à la fois notre dette de vie et 
notre dette écologique, afin que nous ne disparaissions pas.

Mots clés : Terre, parent, souffrance, éco-anxiété, dette de vie, dette écologique

Summary- To resolve the ecological crisis, Africa possesses an incomparable 
wealth buried within its cultural reservoir. Drawing from Tetela culture, this 
study reveals the essential role of our planet in human life: the Earth is both 
father and mother. It has given birth to us, and we are what it is. Everything we 
are comes from it—our being, our identity, our culture, and even our body. Its 
destruction leads to our own. We have the duty to preserve it, out of gratitude, 
to repay both our debt of life and our ecological debt, so that we may not disap-
pear.

Keywords: Land, kinsname, suffering, eco-anxiety, debt of life, ecological 
debt  

Introduction
La terre, origine et source de notre vie, souffre ! Elle crie à cause d’une dé-

tresse qui outrepasserait la douleur d’enfantement. La surexploitation dont 
elle est victime de la part de l’homme, assèche son engrais, balaie ses richesses 
et fauche les variétés des vies dont elle est animée. La terre vit un véritable 
dépérissement de la femme aux fils nombreux dont parle le cantique d’Anne 
(cf. 1 S 2, 5) et se montre piteusement inconsolable comme Rachel à Rama (Jr 
31, 15). Pire encore, à cause de la culture consumériste, la terre notre mère est 
devenue une vaste poubelle, où se déverse des milliers des tonnes d’immon-
dices et des déchets de toutes variétés qui ne cessent de dévoyer sa beauté. 
Mais comment amener les hommes à sentir, dans leur chair, ce que traverse 



194 André OTSHUDI WONYONDJA

notre planète comme dérive ? La culture tetela, en Afrique, nous en fournit 
les recettes, à partir de sa considération du monde. Andja ombuci : le monde 
est père et mère1 pour l’homme. Pour démontrer cette réalité, notre étude 
aura cinq points. Après la présentation du monde dans l’univers tetela (1), 
nous plancherons sur la notion du monde comme parent (2) avant d’étu-
dier la dette de vie et la redevabilité envers le monde (3). Nous aborderons 
ensuite l’éco-anxiété en partant du monde comme parent (4) et, en dernière 
instance, nous appellerons à la conversion écologique (5).  

1. Le monde dans l’univers tetela
Dans l’univers tetela, les concepts nature, terre et monde, bien qu’ayant 

des significations et des nuances distinctes, entretiennent entre eux des fron-
tières poreuses qui les rendraient synonymes. En réalité, ils entretiennent des 
rapports existants habituellement entre le contenant et ses contenus, le tout 
et ses parties. C’est dans ce contexte que la nature est contenue dans la terre, 
et la terre dans le monde. Parler du monde signifie soit la terre, soit la nature, 
soit les deux en même temps ; et parler de la terre ou de la nature évoque le 
monde. De ce qui précède, il importe de noter, partant des littératures orale 
et écrite, que le monde est richement articulé dans l’univers tetela. Première-
ment, il demeure à la fois mouvant et agissant. La culture tetela mentionne 
ici la notion du mouvement et du dynamisme dans le monde. Cette vision 
recoupe la dimension dynamique de la création que nous avons pu relever 
dans notre étude comparative entre Laudato si’ et la Process theology2. Celle-
ci, sous l’emprise de « Panta rei » d’Héraclite, perçoit avec Whitehead et ses 
épigones, la réalité dans un flux incessant qu’ils décrivent en ces termes : « La 
réalité est dans un processus contant des flux et des changements … »3. Ce 
dynamisme et ce mouvement sont les conséquences de l’existence de la vie 
dans le monde. Jean Adalbert Nyeme affirme : « Les formes visibles ne sont 
que la manifestation, sur un plan matériel, des forces vivantes et subtiles qui 
les animent »4.

1	 J. A. NYEME, Munga, éthique en milieu africain : gentilisme et christianisme, Ingenbohl 
(Suisse), Imprimerie du Père Théodose, 1975, p. 28.

2	 Cf. A. OTSHUDI, Regards croisés sur Laudato si’ et Process theology. La création est une 
co-création, Paris, L’Harmattan, 2023, p. 105-108.

3	 A. N. WHITEHEAD, Théologie du Process. Remarques introductives, sur www.
theologieduprocess.com 

4	 J. A. NYEME, Munga, éthique en milieu africain, p. 28.



195De la vision parentale du monde chez les Tetela à l'éco-anxiété

En outre, le monde est la matrice de la vie. Dans la perspective tetela, le 
monde est considéré comme le lieu favorable à la vie et le milieu porteur de 
la vie. Le monde donne la vie et la protège. Il est le nourricier de l’homme 
tout au long de sa vie terrestre et ultra tombale. Il lui est un généreux four-
nisseur de toute sorte de vivres. Voilà qui justifie un credo tetela vis-à-vis 
du monde : « Le monde est pour l’homme père et mère : Andja ombuci. Cela 
l’identifie à la matrice où la vie se conçoit et trouve le nécessaire pour germer 
et s’épanouir. Vu sous cet angle, le vrai souci du Tetela consiste, à en croire  
J. A. Nyeme, à s’allier au destin de vie qui définit ce monde5.  

De plus, l’univers tetela a une conception holiste du monde. Nyeme in-
dique que le monde est tout ce qui se présente de visible et d’invisible à l’hori-
zon humain. Il comprend la totalité du réel. Par ailleurs, ce qui lui donne son 
importance incalculable est d’ordre immatériel : en tant qu’il est perçu, aux 
yeux du Négro-africain, à la fois comme lieu de la vie et lieu de Dieu6. Cette 
conception se recoupe avec d’autres théories philosophico-théologiques qui 
définissent le monde comme le lieu de la révélation de Dieu. En d’autres 
termes, bien qu’entendant se nourrir du monde, le Tetela ne s’attache pas au 
monde sur base de son utilité ou de sa matérialité. Le monde ne parait pas 
seulement comme un réservoir de vivres, mais il est le lieu de la vie et de 
Dieu. C’est ce haut statut qui semble n’avoir pas été perçu par le monde tech-
nocratique à qui le pape François adresse un reproche valable en emprun-
tant à la réflexion de l’épiscopat allemand : « Les évêque d’Allemagne ont 
enseigné au sujet des autres créatures qu’’’on pourrait parler de la priorité 
de l’être sur le fait d’être utile’’ »7. 

De surcroit, le monde et tout ce qu’il contient ont été créés par Dieu. Le 
ciel et sa splendeur - le soleil, la lune et les étoiles - amenaient le Tetela à 
reconnaitre la main maitresse de Dieu (Onyashongo), qui créa toute chose à 
l’origine (oma ko lushi lakatonge Onyashongo dyango cee  ). Ici, le ciel, dans sa 
totalité, est à la fois l’épiphanie, le langage et la révélation de Dieu. C’est en 
tant que témoins par excellence de la puissance de l’invisible dans ce monde 
que ciel, soleil, lune et les étoiles prennent une importance spéciale dans la 
vie du Tetela et du Négro-africain8. 

5	 Cf. J. A. NYEME, Munga, éthique en milieu africain, p. 28.
6	 Cf. J. A. NYEME, Munga, éthique en milieu africain, p. 28.
7	 FRANÇOIS (Pape), Laudato si’. Lettre encyclique sur la sauvegarde de la maison 

commune, Rome-Paris, Editrice Vaticana-Salvator, n. 69.
8	 Cf. J. A. NYEME, Munga, éthique en milieu africain, p. 28.



196 André OTSHUDI WONYONDJA

Enfin, le monde est régi par un double destin : le destin de la vie et celui 
de la mort. Si le monde apparait très lié à la vie de telle sorte que l’on note-
rait que le monde est vie, et la vie est monde, cet horizon de la vie qu’il faut 
appréhender comme un chemin de bonheur est menacé par un autre qui en 
est l’envers et lui constitue une menace : c’est l’horizon de la mort. Celui-ci 
vient rendre l’existence sur terre, qui est symbole de la vie, précaire, fugace. 
Et l’homme est appelé à lutter contre lui chaque jour afin que, même parti un 
jour de la terre, il y subsiste. 

2. Le monde comme parent : andja ombuci 
Pour le Tetela, le monde est père et mère en raison de sa contribution dans 

son avoir matériel, dans la constitution de son être et de son ouverture à la 
vie. Examinons cette triple réalité. 

2.1.	La nature au service de l’avoir tetela
La nature-monde est le foyer d’où le Tetela puise de quoi satisfaire à ses 

besoins physiologiques. En effet, Abraham Harold Maslow a distingué cinq 
niveaux des besoins fondamentaux de l’homme qui s’échelonnent consti-
tuant ce qu’on a appelé « pyramide de Maslow ». Ce sont : les besoins phy-
siologiques, les besoins liés à la sécurité, les besoins d’appartenance, les be-
soins d’estime et les besoins d’accomplissement. 

	 « Chaque niveau doit être satisfait avant de penser à satisfaire les besoins 
du niveau suivant. Les quatre premiers niveaux sont considérés comme 
étant « indispensables ». Leur non-satisfaction entraîne un profond mal-
être. Le cinquième niveau est le besoin d’accomplissement. À la différence 
des autres, il ne provient pas d’un manque. C’est un peu la cerise sur le 
gâteau »9. 

De quatre premiers types, les besoins physiologiques, occupant le pre-
mier niveau de la pyramide, sont dits vitaux, c’est-à-dire les besoins néces-
saires dont la non-satisfaction rend la survie quasi impossible : ce sont : la 
faim (nourriture), la soif (eau), l’élimination, le maintien de la température 
corporelle (vêtements), la respiration, le logement, le sommeil, la sexualité. 

Les besoins physiologiques, qui incorporent aussi les besoins dits maté-
riels de base (se nourrir, se loger, se vêtir, se soigner) et constituent la base 
de la pyramide Maslow, sont directement satisfaits de la nature. La nature 
procure l’air, l’eau, la nourriture, etc. dont on a incontournablement besoin 

9	 La pyramide de Maslow : la théorie des besoins, sur https://www.psychologue.net/ 



197De la vision parentale du monde chez les Tetela à l'éco-anxiété

pour continuer son existence sur terre.  Dans ce contexte, loin de la nature, 
l’homme tombe dans un mal être. Voilà pourquoi il doit vivre en solidarité 
profonde avec la nature. Dans cet ordre d’idées, les Tetela avouent : Okonda 
momba kacca anto, cike anto amboshila (« c’est la forêt qui sauve les hommes, si-
non les hommes ne seraient plus »). Dans son interprétation de ce proverbe, 
Veron On’Okundji reconnaît la valeur incommensurable de la forêt dans la 
tradition tetela : 

	 « La forêt, mieux, la nature est salvatrice. Sans elle les hommes périraient. 
La forêt n’est pas seulement l’ultime grenier. Elle est tout : la bibliothèque, 
la pharmacie, l’autel, l’hôtel, le lieu de rencontre entre les vivants et les 
morts, le site par excellence où Dieu choisit de se révéler… » 10. 

Il y a plus. Outre sa vie matérielle qui est totalement couverte de la na-
ture, le Tetela a besoin d’être, d’exister, d’être quelqu’un, en s’insérant dans 
la société. Pour satisfaire à ces aspirations dignes, la nature lui demeure d’un 
puissant secours. Dès lors, il importe d’étudier le rôle de la nature dans la 
constitution de l’être tetela. 

2.2. Le rôle du monde dans la constitution de l’être tetela 
Comment les Tetela s’imaginent l’existence humaine avant la concep-

tion et la naissance ? Cette question, que tant de peuples et même plusieurs 
systèmes de pensée ne se posent pas, est fondamentale. Elle jette les jalons 
de l’anthropologie tetela. Avant son avènement dans le monde terrestre, 
l’homme, dans l’imaginaire tetela, est esprit et habite dans les astres : c’est 
le mystère de l’existence prénatale. Pour s’en convaincre, il est impérieux 
de pénétrer dans l’univers astronomique tetela. Sans omettre le fait qu’il est 
essentiellement héliocentrique, il faut noter que cet univers a deux centres 
d’intérêts s’échelonnant suivant leurs degrés d’importance.   D’un côté, il y 
a le cycle solaire, qui anime la vie active. Le soleil y est le facteur et le pa-
ramètre de l’alternance chronologique. D’un autre côté, le cycle lunaire qui 
touche directement à la fécondité de la vie, c’est-à-dire à la menstruation 
et à la prospérité.  C’est ce dernier cycle qui nous intéresse. Pour mieux le 
comprendre, il importe de partir du culte tetela de la néoménie (Hyanyɔ), 
qui est célébrée comme une journée de fête et de joie, la nouvelle lune étant 
vénérée comme porteuse de bonheur et de chance.  Dans cet imaginaire, à en 
croire J. A. Nyeme et Louis Wemalowa, la nouvelle lune s’emmène avec plu-
sieurs réalisations bénéfiques dont les plus remarquables sont la prospérité, 

10	 V. ON’OKUNDJI, Les entrailles du porc-épic. Une nouvelle éthique pour l’Afrique, Paris, 
Grasset & Fasquelle, 1999, p. 62.  



198 André OTSHUDI WONYONDJA

la bonne santé, et la progéniture11. Le Tetela croit que c’est la lune qui donne 
aux hommes non seulement de concevoir, mais aussi d’engendrer et de faire 
grandir. 

Avant sa conception dans le sein humain, ce dont la lune permettra la 
conception est mué sous un autre type d’astre, cette fois-ci parmi la variété 
des étoiles nommées «  étoiles filantes  » (Tɔɔtɔ tashilɔshilɔ) qui, dans leurs 
mouvements, sont en quête de sein porteur ou géniteur12. Mais avant de 
devenir fœtus, l’homme d’origine lunaire et stellaire, est un esprit bénéfique 
qui s’incarnera chez n’importe quelle créature pour devenir ce que les Tetela 
appellent ɔna osangɔ/ɔna okanga (au singulier) ou ana weesangɔ/ anaweekanga (au 
pluriel), c’est-à-dire cette catégorie d’esprits qui veulent se réincarner, des enfants 
in fieri en quête de quelqu’un qui les engendre. Ainsi, les étoiles filantes 
sont-elles envoyés par la lune pour chercher une femme par qui venir au 
monde. « Ɔna osangɔ » peut apparaitre sous diverses formes : forme humaine, 
par les visiteurs adultes ou enfants ; forme d’un gibier qui fait irruption et 
s’offre à l’attrape facile, notamment le pangolin, le porc-épic, la gazelle, le 
serpent porte-bonheur (oluyi wa sangadi)  ; et même sous forme de certains 
évènements heureux et extraordinaires que l’on qualifierait de préludes de 
prospérité. 

Devenu membre d’une société, l’homme aura besoin de sortir de l’anony-
mat, de se singulariser, et ainsi devenir repérable au sein d’une masse sociale 
qui l’incorpore. Voilà pourquoi il doit avoir une identité. Celle-ci est compa-
rable à un numéro, unique, quasi non réitérable et non falsifiable. Cette iden-
tité se décline dans le nom qui l’insère non seulement dans un cadre, mais 
aussi dans une histoire commune, tout en le distinguant de tout le monde de 
sa race. Cette réalité répond à la nature essentielle de l’enfant chez les Tetela 
et dans presque toutes les autres cultures africaines.

	 «  L’enfant appartient plus à la famille, à la communauté qu’à son père 
ou à sa mère. Traduction de la solidarité pas seulement entre les vivants, 
mais aussi entre ceux-ci et les morts. Souci de vivre, survivre au-delà de sa 
mort »13.   

De plus, dans la culture tetela (Ashidi), le nom est loin de se donner au 
hasard. Signifiant effectivement l’homme qui le porte de telle sorte que 
connaitre le nom de quelqu’un c’est avoir de l’emprise sur son invisible14, 

11	 Cf. J. A. NYEME, Munga, éthique en milieu africain, p. 17-18; L. WEMALOWA, « Ashidi ». 
La phénoménologie de l’auto-invention, Tshumbe-Wembonyama-Lodja, Editions Ashidi-
La Bibliothèque du Sankuru, 2017, p. 233. 

12	 Cf. L. WEMALOWA, « Ashidi », p. 229.
13	 V. ON’OKUNDJI, Les entrailles du porc-épic, p. 9. 
14	 Cf. J. A. NYEME, Munga, éthique en milieu africain, p. 24. 



199De la vision parentale du monde chez les Tetela à l'éco-anxiété

le nom n’est jamais simple association de lexèmes ou de phonèmes. Il a tou-
jours un sens. C’est un discours évocateur : un proverbe, une allusion, une 
description, une mission, qui renvoient toujours au réel dans sa multiface. 
Chez les Tetela, l’homme et les êtres non humains portent les mêmes noms 
indistinctement. C’est dans l’univers nomenclatural que l’on vit une espèce 
de socialisation naturelle ou de naturalisation sociale comme conséquence 
d’une symbiose existentielle profonde entre l’homme et la nature pour au-
tant que le nom garantit la sécurité de celui qui le porte. Nyeme estime que 
« c’est le nom qui porte son porteur »15. Dans ce sens, l’homme, en portant le 
nom d’un être ou d’un objet naturel, se laisse porter par la nature, la terre et 
le monde. 

En outre, la nature donne aux Tetela, non seulement une identité, mais 
aussi une culture. D’ailleurs culture et identité sont unies et s’imbriquent 
mutuellement de telle sorte que l’identité est culturelle, et la culture est iden-
titaire. Les proverbes, les devinettes, les épopées, les chants et les prières, 
relevant de la littérature orale tetela, sont meublés par les éléments de la 
nature. A titre paradigmatique, le proverbe Kawe kɔtɔ okanda hamɔ nyama lo-
shilo («  l’antilope aura beau être dans la forêt, elle ne cessera jamais d’être 
un animal de la savane »), veut dire  : quel que soit le changement de sta-
tut et de lieu, l’on gardera toujours, dans son caractère, quelque trait, de 
son origine. Bernard Fansaka Biniama estime que protéger l’environnement 
c’est ‘’reboiser’’ les cultures en vogue dans cet environnement. Et par consé-
quent, détruire l’environnement c’est exposer les cultures à leur effritement16. 
Après son entrée dans le monde des vivants, le Tetela réalise, par le nom, une 
double insertion : dans la société, au sein d’une généalogie bien déterminée, 
et dans la nature, au sein d’une espèce qui peut être soit animale, soit aviaire, 
soit végétale, soit ichtyologique, soit entomologique, soit minérale, etc., bien 
précise, ou dans les catégories astrales ou des phénomènes météorologiques.

On le voit : le vivant est un tissu de relations. La terre forge et abrite de 
multiples communautés en interaction. C’est ici que se confirme l’axiome cé-
lèbre du Pape François : « Tout est lié »17. En réalité, la culture tetela démontre 
dans les faits ce que bon nombre d’écologistes, depuis François d’Assise, 
ont exprimé en théorie en parlant de l’unité de la création que nous avons 

15	 J. A. NYEME, Munga, éthique en milieu africain, p. 25.
16	 Cf. B. FANSAKA BINIAMA (dir.), Ecologie, tradition africaine et développement. Enjeux 

environnementaux en Afrique subsaharienne. Actes du colloque de Bandundu (octobre 
2012), Paris-Bandundu ville, Karthala- CEESBA, 2012, p. 6.

17	 Voir aussi S.-J. MUYENGO (Mgr), Ne laissons pas mourir la terre. Autour de Laudato si’ 
du pape François et de la COP 21 de Paris, Kinshasa, PUCC, 2020, p. 24.



200 André OTSHUDI WONYONDJA

qualifiée de « vertu cardinale, voire théologale de toutes les composantes du 
Réel ou de tous les éléments de la création »18, et qui fait non seulement de la 
terre, mais aussi de l’univers une « maison commune ». En d’autres termes, 
c’est puisque l’on est co-citoyen d’un même univers, et arrimé à la terre par 
un même faisceau de conditionnements, que l’on est traversé par les mêmes 
réalités cosmiques.

Par ailleurs, la culture tetela insiste tellement sur la communion des créa-
tures, au nom de leur origine cosmique unique et commune, qu’il parait par-
fois difficile de détecter la ligne de démarcation entre l’homme et le reste des 
créatures. Comment particulariser l’homme parmi toutes les créatures ? 

Parmi les autres animaux et espèces biodiverses, l’homme est dési-
gné comme Enondo ka nyama, («  l’ainé des animaux  »), avec la nuance de 
«  plus haut placé en dignité  ». Cette ainesse est traduite aussi par le pré-
fixe « Omi-  »19, qui, signifiant « mâle », exprime aussi la notion de degré, 
d’intensité, de hiérarchie ou de grandeur supérieure ou encore d’excellence.  
C’est dans ce sens que l’homme est aussi qualifié de Oma nyama, non pas 
comme un animal mâle par opposition à la femelle, mais comme le plus 
grand de tous les animaux et de toutes les créatures. Plus grand, non pas 
en masse, mais en dignité, en être, en vertus. Ce superlatif d’excellence ap-
parait aussi dans certains noms que l’homme partage avec les autres êtres 
non humains. C’est dans la même perspective que l’homme n’est pas seu-
lement Pongo, Lɔdi, Kɔkɔ, Kɔyi, Mbudi, Okɔkɔ, Osongo, mais aussi et surtout 
respectivement Omapongo, Omalɔdi, Omakɔkɔ, Omakɔyi, Omambudi, Omɔkɔkɔ, 
Omosongo. Dans ce contexte, le suffixe « omi  » introduit la démarcation et 
montre que l’homme, bien que portant le même nom que d’autres créatures 
non humaines, sort de l’ordinaire.   

En somme, la nature-terre-monde joue un rôle capital dans la constitution 
ou le devenir homme du Tetela. Elle lui prête sa dimension matérielle et 
immatérielle. Il importe de noter que ce statut parental du monde chez les 
Tetela se confirme dans la manière de percevoir la vie comme valeur.  

18	 A. OTSHUDI, Regards croisés sur Laudato si’ et Process theology, p. 101.
19	 La langue teteta a plusieurs expressions pour traduire la notion de primauté et d’excellence 

dans les domaines diversifiés : omapondo, djamba ya…, shongo ya…, emongo, kapita, 
lomamaba, nkumi, nyango, etc. Une étude sur l’expression de primauté ou d’excellence 
dans la langue tetela aiderait à découvrir les nuances de chacune de ces expressions qui 
se distinguent de celles en vedette ci-haut.



201De la vision parentale du monde chez les Tetela à l'éco-anxiété

2.3.	La « vie » comme fondement de la vision parentale tetela 
du monde

	 « La vie (lɔsƐno) résume en elle seule tous les soucis de nos peuples. Elle 
est la réalité la plus éloquente pour le Noir-africain. C’est vers elle qu’il se 
sent attiré de tout son être et c’est à elle qu’il aspire à chaque instant. Nous 
devons particulièrement à Tempels et à Kagame d’avoir centré l’attention 
du public sur cette clef de voûte qu’est la vie dans la vision négro-africaine 
du monde »20.  

La vie est la valeur la plus fondamentale dans la vision négro-africaine du 
monde. Elle est désignée comme « clef de voûte » de la vision du monde du 
Négro-africain. Elle est à la fois l’origine, le centre et l’horizon de ses aspira-
tions. La pratique de l’ensemble des vertus, à en croire Jean Adalbert Nyeme, 
entre dans la mission principale de l’homme consistant à transmettre et à 
protéger la vie21, de telle sorte que la conduite vertueuse s’évalue à partir de 
son degré de positivité vis-à-vis de la vie ou de son ouverture à la vie. 

La parentalité du monde est fondée sur le fait que le monde est favorable 
à la vie que le Tetela et le Négro-africain vénèrent en la plaçant au sommet 
de l’échelle de leurs valeurs et de leurs vertus.   Le monde est à la fois père et 
mère puisqu’il est non seulement le lieu de l’épanouissement de la vie, mais 
aussi sa source. De sa conception à son effritement, la vie est conçue, nour-
rie et portée par le monde-terre-nature. Convaincu de cette réalité, le Pape 
François parle de « notre mère la terre »22.  Et les Tetela portent sur celle-ci 
un regard plus riche et bisexué, la qualifiant de père et mère la terre, Ombuci. 
Il n’y a rien dont la vie aurait besoin pour son épanouissement qui n’ait été 
prédisposé et pré-garanti dans et par le monde. En d’autres termes, les êtres 
vivants vivent de la vie qu’ils ont reçue et qu’ils reçoivent continuellement 
du monde. Inversement, si ces êtres-là vivent, c’est puisque le monde-terre-
nature, qui les porte, les nourrit, et qu’il est vivant. Le monde est la vie elle-
même. 

Par-delà cette perception positive du monde, l’on peut oser découvrir, 
dans la notion tetela de la parentalité du monde, la bonté et la beauté de 
celui-ci qui s’inscrit dans l’orbite du regard du Créateur, dont l’appréciation 
rythme et scande les différents jours de la création : « Et Dieu vit que cela 
était bon »23 (Gn 1, 31). C’est puisque le monde est bon et beau, avec tout ce 

20	 J. A. NYEME, Munga, éthique en milieu africain, p. 29. 
21	 J. A. NYEME, Munga, éthique en milieu africain, p. 31.
22	 FRANÇOIS (Pape), Laudato si’, n. 1. 
23	 C’est même le titre d’un des livres du Patriarche œcuménique Bartholomée  : Et Dieu 



202 André OTSHUDI WONYONDJA

qu’il contient, que les Tetela découvrent et trouvent en lui leur ombuci. De ce 
point de vue, les Tetela partagent la même hauteur de vue que les théologies 
catholique, protestante et orthodoxe de la création. Le Patriarche œcumé-
nique Bartholomée note : 

	 «  Et en référence aux Ecritures juives et chrétiennes qui déclarent que 
‘’Dieu vit tout ce qu’il avait fait  : cela était très bon’’, le christianisme 
orthodoxe croit que le monde fut créé beau par un créateur aimant. Le 
mot grec pour ‘’bon’’ renvoie à la beauté et non simplement à la bonté »24. 

Si le monde est bon, et que la vie dont nous vivons en provient et lui de-
meure inséparable, qui sommes-nous par rapport à la nature-terre-monde ? 
Qu’est-ce qui nous incombe ?

3.	 La « dette de vie » ou la conscience de redevabilité vis-
à-vis du monde

Tout vivant est débiteur vis-à-vis de la terre ou du monde, et l’homme 
l’est au plus haut point. On a contracté la dette de vie, on doit se sentir rede-
vable. Qu’est-ce à dire ? 

3.1. La notion de « dette de vie »
L’expression « dette de vie » est comprise par Monique Bydlowski essen-

tiellement comme un devoir des femmes. 
	 « la vie n’est peut-être pas un cadeau gratuit mais porte en soi l’exigence 

de transmettre ce qui a été donné… le don de la vie, à la fois promesse 
d’immortalité et de mort, induirait qu’une dette circule de mère à fille… 
cette dette d’existence, dette symbolique que l’ombre vient représenter, 
que l’enfant vient incarner, renvoie bien à ce fait … que par l’enfantement, 
singulièrement le premier enfant, une femme accomplit son devoir de 
gratitude à l’égard de sa propre mère… »25. 

Dans sa conception, « la dette de vie » est le devoir qu’a chaque femme de 
concevoir et de donner vie pour compenser la vie qu’elle a reçue elle-même 
de sa mère. Mais il y a plus. La « dette de vie » concerne tous les humains. 
Elle est le devoir auquel tous les humains sont soumis en naissant, une dette  

vit que cela était bon. La vision théologique de la création dans la Tradition orthodoxe. 
Traduit par Jean-François Colosimo, Paris, Cerf, 2015. 

24	 BARTHOLOMEE (Patriarche œcuménique), Et Dieu vit que cela était bon, p. 17.
25	 M. BYDLOWSKI, La dette de vie. Itinéraire psychanalytique de la maternité, Paris, PUF, 

2023 (6e éd.), p. 169. 



203De la vision parentale du monde chez les Tetela à l'éco-anxiété

que l’on contracte en recevant la vie de ses parents, vis-à-vis de sa commu-
nauté et vis-à-vis de ses descendants. Pierre Kammerer le certifie : 

	 «  Le petit de l'homme éprouve très vite le sentiment que ceux qui 
lui ont donné la vie ont contracté une dette à son égard. Ce qu'ils lui 
doivent, les psychanalystes l'appellent la dette de vie : en donnant la vie 
biologique, les parents se sont engagés à délivrer à l'enfant suffisamment 
de sollicitude, de limitations et d'interdits pour qu'il s'humanise. Ensuite, 
ils lui transmettront les savoir-faire nécessaires pour trouver sa place 
dans l'échange social. Ils lui auront permis ainsi de se différencier et de 
se séparer d'eux … il a alors contracté une dette de vie qui l'engagera à 
soutenir le grandissement de ses enfants à venir ... L’humanisation relève 
d’un entourage humain, animé par le sentiment d’une dette dont on 
s’acquitte. On pourrait dire : la dette symbolique, c’est ce que les humains 
doivent à la vie pour que cette vie se transmette sous forme humanisée, de 
génération en génération … »26.

La « dette de vie » désigne aussi le devoir que l’on a de conquérir ce que 
l’on n’a pas pu obtenir, en grandissant, de ses parents. Pierre Kammerer 
ajoute à ce propos : « Le plus fécond des dons venant des parents, c’est celui 
de leur manque, de leur impossibilité et de leur refus de tout donner ». Mais, 
de quoi est constituée réellement cette dette de vie ? Elle est constituée des 
fonctions de la maternité et de la paternité ; et d’efforts, de sacrifices, de joies 
et de peines que les parents ont vécues pour leur enfant depuis sa conception 
jusqu’à son âge adulte. Comment peut-on payer cette dette ? 

La règlementation du paiement de la dette de vie est presque bizarre. Au 
premier sens, on la paie non pas envers celui ou ceux de la part de qui on l’a 
contractée, mais envers ceux à qui on donnera la vie. Au deuxième sens, en 
donnant la vie à ses enfants, on paie la dette de vie auprès de ses parents, 
puisque ceux-ci, en engendrant, attendent que leurs enfants leur donnent 
des petits-enfants. A ce niveau, on paie moralement la « dette vie » envers ses 
parents. On la paie aussi lorsqu’on relève le défi de la réalisation de ce qui 
a manqué dans ce que l’on a reçu de la part des parents, lorsqu’on réussit là 
où ils ont échoué, lorsqu’on accède à un statut social élevé non atteint par ses 
parents. Comment la dette de vie est vécue dans la culture tetela ? 

26	 P. KAMMERER, Adolescents dans la violence. La dette de vie comme éthique d’une 
clinique éducative et soignante, Paris, Gallimard, 2000.



204 André OTSHUDI WONYONDJA

3.2.	La « dette de vie » dans la culture tetela
Dans la culture tetela, cette théorie existe et se vit de manière plus enrichie.  

Contrairement à l’Occident, où les enfants se sentent totalement affranchis 
de la tutelle parentale quand ils deviennent majeurs, et où l’on se débarrasse 
des parents âgés pour les EHPAD27, en Afrique, et chez les Tetela en particu-
lier, les enfants restent, pour la plupart des cas, avec ou à côté de leurs pa-
rents et continuent à vivre avec eux dans la sollicitude mutuelle. Par ailleurs, 
il faut noter que ce qui précède s’inscrit dans la double visée de la progéni-
ture chez les Tetela. Laquelle ? En effet, dans la culture tetela, appelée Ashidi, 
on engendre premièrement pour rallonger la lignée des ancêtres que Nyeme 
appelle « ‘’phylum’’ parental de la vie »28 et en vue de ce qu’il a aussi appelé 
« immortalité impersonnelle » distinguée de « l’immortalité personnelle », 
une réalité du séjour des morts (odimu)29  ; deuxièmement, on engendre les 
enfants pour garantir ou couvrir sa sécurité sociale à la vieillesse30.   

La satisfaction de la première exigence est un acquittement de la dette 
commune et individuelle de transmission de la vie que l’on est appelé à faire 
grandir. C’est par là que l’on paie, sous une première modalité, sa « dette de 
vie » contractée et reçue de ses parents pour la transmettre à ses enfants et à 
ses futurs héritiers, tout en satisfaisant à l’autre exigence aussi fondamentale 
de la lutte contre la fugacité de l’existence terrestre. En revanche, en satisfai-
sant à la deuxième exigence, on concrétise la conception tetela qui fait des 
enfants le gage du futur et qui honore ce qui est véhiculé par ce proverbe : 
Yongombote ombote kele dimi kakote (« Papa/maman, engendre-moi afin que je 
t’engendre) ». Dans Ashidi, la tâche de soins entre parents et enfants est cy-
clique. Aujourd’hui, ceux-là prennent soin de ceux-ci pour les faire grandir ; 
demain, ce sont ceux-ci qui prendront soin de ceux-là dans leur vieillesse. 
La réalisation de ces deux perspectives est une source de bénédictions, de 
sécurité psychologique et d’honneur. Quand on engendre, on est béni par 
les ancêtres. Et quand on prend soin de ses vieux parents, on est béni par 
eux, à la fin de leur vie, quand ils rejoindront les ancêtres, fiers d’avoir réussi 
leur mission. Ainsi les deux exigences se rencontrent dans les résultats que 
produisent les deux fonctions parentales : engendrer et faire grandir. 

27	 EHPAD signifie Etablissement d’hébergement pour personnes âgées dépendantes. Ce 
sont structures médicalisées où l’on loge des personnes âgées d’au moins 60 ans à 
mobilité limitée. 

28	 J. A. NYEME, Munga, éthique en milieu africain, p. 31.
29	 Cf. J. A. NYEME, Munga, éthique en milieu africain, p. 31. 
30	 Cf. L. WEMALOWA, « Ashidi », p. 244.



205De la vision parentale du monde chez les Tetela à l'éco-anxiété

Mais que signifie cette réalité sur le plan écologique ? En quoi cette façon 
de vivre la « dette de vie » peut-elle être propice pour une solution à la crise 
environnementale ? 

3.3.	De la « dette de vie » à la « dette écologique »
Tout, en nous, est cosmique. C’est à juste titre que l’humain, en hébreu, 

est appelé ‘adam, puisqu’il est issu d’adamah : terre, humus (cf. Gn 2,7).  La 
terre, en nous donnant la vie, nous fait contracter une dette. Ainsi la dette de 
vie se transforme en dette écologique. Or, notre bien-être a conduit la terre 
à l’usure ; et puisque ce bien-être a été recherché de manière égoïste, nous 
avons infligé à la terre des dommages incalculables.  

Qui sont les protagonistes de cette dette ? Qui en est le créancier ? Qui 
en sont les débiteurs ? La « dette écologique » oppose l’homme ou les socié-
tés humaines à la nature. Elle se rapporte, selon l’expression de Geneviève 
Azam, aux « emprunts sans retour aux éléments naturels et aux richesses na-
turelles, (elle se rapporte au) poids inégal supporté par les sociétés face à ces 
dégradations, plus spécialement la spoliation à grande échelle des richesses 
du sud »31. En d’autres termes, la « dette écologique » embrasse toutes les 
offenses dont l’environnement naturel est victime de la part de l’homme, 
suite à la surexploitation qui décime, comme par hécatombe, la biodiversité, 
assèche les ressources naturelles, et dont les conséquences, comme par effet 
boomerang, n’épargnent pas les sociétés humaines environnantes à cause 
des gaz à effet de serre, des tas des déchets produits. Elle concerne aussi 
tout acte négatif que l’un et l’autre peut, à son niveau, commettre contre la 
nature. Le Pape François, citant le Patriarche Bartholomée, nous a révélé que 
chacun a ses propres façons de porter préjudice à la planète32, conférant ainsi 
au « péché écologique » un caractère universel.   

Tout compte fait, les deux notions de « dette de vie » et « dette écolo-
gique » nous indiquent à suffisance combien l’homme est redevable vis-à-
vis de la terre ou du monde, notre « ombuci ». Elles provoquent en nous de 
« l’éco-anxiété ». Que faire et comment payer la double dette ? Pour la payer, 
il faut savoir comment on l’a contractée. Elle a été contractée en blessant 
grièvement notre « oumbuci ».  

31	 G. AZAM, Une dette écologique ? dans Revue du Mauss, T.2, n. 42 (2013), p. 32.
32	 Cf. FRANÇOIS (Pape), Laudato si’, n. 8.



206 André OTSHUDI WONYONDJA

3.4.	Les blessures de la terre
On peut blesser la terre soit directement soit indirectement. Directement, 

la terre-monde est blessée par tout ce qui cause sur elle un trou, une érosion. 
Elle est blessée aussi par tout ce qui l’assèche, la déshydrate et la désertifie. 
Mais il y a plus. Les péchés directs contre la terre ne sont pas que des bles-
sures. Ils se commettent dans tout ce qui, jonchant sur sa surface, entrave et 
souille sa respiration. Ce sont des multiples corps et particules non biodégra-
dables éparpillés çà et là. Ce sont des immondices qui s’entassent par-ci et 
par-là constituant des montagnes artificielles. Ce sont ces saletés qui pavent 
aussi bien les trottoirs que les chaussés des avenues, des rues de nos villes, 
sans oublier les sentiers et les ruelles de nos milieux ruraux.   Ce sont ces 
plastiques et sachets qui couvrent les rives de nos rivières dont les lits sont 
obstrués. La terre est aussi brimée par tout ce qui offusque son interaction 
avec le soleil : ce sont les gaz à effet de serre qui, gangrenant l’atmosphère, 
empêchent l’absorption de la chaleur que la terre dégage, et qui scient, en 
l’amincissant, la couche d’ozone qui lui sert de paravent contre la virulence 
des rayons solaires ; etc.

Indirectement, la terre-monde est victime de la misère dont souffrent 
les créatures et les êtres dont elle est à la fois père et mère. On observe au-
jourd’hui la diminution des ressources, la détérioration des conditions de 
vcie, la di l’unisson l’appauvrissement des richesses ou des ressources, la 
détérioration et la diminution des conditions de vie, la disparition de plu-
sieurs espèces animales et essences végétales que les générations futures ne 
connaitront que de nom. Même sur le plan social, notre époque postmoderne 
a connu, sur plusieurs plans, des reculs : situations de pauvreté intolérables, 
inégalités criantes, banalisation de la vie humaine, insécurité insupportable.

La disparition de n’importe quelle espèce laisse une blessure incicatri-
sable ou un vide incomblable dans la terre. Voilà pourquoi toute extinction 
d’espèce défigure la terre. Ainsi donc, par reconnaissance pour notre père 
et mère la terre-monde, il nous incombe de protéger les autres espèces, de 
sécuriser les autres humains, d’éviter de faire couler le sang et de décimer la 
biodiversité. Cette approche inclut aussi bien l’aspect écologique que l’aspect 
social33.

33	 Cf. FRANÇOIS (Pape), Laudato si’, n. 49.



207De la vision parentale du monde chez les Tetela à l'éco-anxiété

4.	 Du monde comme parent à l’« éco-anxiété »

4.1. Signification de l’éco-anxiété
L’éco-anxiété est un néologisme créé par l’historien américain Theodore 

Roszak en 1970 associant deux mots : éco- qui est le préfixe d’origine grecque 
(oikos) désignant ce qui a trait à la nature, à l’environnement, à la terre, à l’ha-
bitat ; et ‘’anxiété’’. Il l’a utilisé pour désigner les émotions que provoquent 
chez les humains la dégradation de l’environnement, la peur par anticipation 
d’un évènement catastrophique environnemental34. Cette expression, à en 
croire Charline Schmerber,  acquiert un emploi public en août 199035 avec la 
journaliste américaine Lisa Leff dans un article de presse et sera théorisée en 
1996 par Véronique Lapaige en ces termes : 

	 « phénomène hybride, mal-être identitaire associé à une responsabilisation 
nécessaire des hommes, des femmes, des sociétés dans un contexte de 
grands changements environnementaux »36. 

A sa suite, Teagan Hogg et L’Agence de l’Environnement et de la Mai-
trise de l’Energie (ADEME) vont nous livrer leurs conceptions respectives 
de l’«  éco-anxiété  ». Pour celle-là, l’«  éco-anxiété  » désigne «  un état psy-
chologique de détresse mentale et émotionnelle qu’un individu peut res-
sentir en réponse à la menace du changement climatique et aux problèmes 
environnementaux mondiaux »37. Cette « éco-anxiété » peut notamment être 
provoquée par une expérience directe comme une catastrophe climatique 
ou indirecte comme la lecture d’un article scientifique38. Quant à l’ADEME, 
elle perçoit, en France, l’éco-anxiété comme «  un mal-être, une souffrance 
émotionnelle voire une détresse psychologique qu’un individu peut ressen-
tir face à la crise environnementale »39. 

34	 Cf. Solastalgie et éco-anxiété : comprendre nos angoisses face au changement 
climatique, sur https://www.oxfamfrance.org/climat-et-energie/ 

35	 Intervention de Charline Schmerber dans Webinaire sur l’éco-anxiété, (30 septembre 
2024), sur https://www.connaissancedesenergies.org 

36	 Cf. Interview de Véronique Lapaige dans National Geographic, (2020), sur https://www.
nationalgeographic.fr/sciences/2020/04 

37	 T. HOGG, S. STANLEY, L. O’BRIEN, M. S. WILSON, C. WATSFORD, The Hogg eco-
anxiety scale: Development and validation of a multidimensional scale, dans Global 
Environmental Change, vol. 71, n. 102391 (2021), p.1.

38	 Cf. T. HOGG, S. STANLEY, L. O’BRIEN, M. S. WILSON, C. WATSFORD, The Hogg eco-
anxiety scale, p.1.

39	 ADEME, Éco-anxiété : état des lieux d’un mal-être grandissant, dans https://infos.ademe.
fr/societe-politiques-publiques/2025 



208 André OTSHUDI WONYONDJA

Il importe de le noter que l’« éco-anxiété » est un signe positif de commu-
nion et de compassion à la peine de la terre-monde notre père et notre mère. 
Elle montre que l’on a saisi la clameur de la terre associée à celle des pauvres. 
Elle est la condition sine qua non pour se mouvoir et se déployer en faveur 
de notre maison commune. Elle détermine non seulement l’habitation en 
nous de l’homo ecologicus, mais aussi notre degré de civilité et de citoyenneté 
écologique. Ainsi, dans la conjoncture actuelle, elle est l’état d’âme naturel 
dont tout homme digne doit être animé, en tant qu’un être passablement 
cosmique. Car, en tant que fils et filles de la terre-monde, on ne peut rester 
indifférent aux gémissements de celle-ci.  

4.2.	Des actes devant susciter l’« éco-anxiété »
La déperdition de notre père et mère la terre-monde est causée par des 

multiples exactions humaines sur elle. Nous pouvons citer entres autres : 
1.	 La prolifération des déchets : le monde devient immonde à cause de 

multiples tas de déchets aussi bien sur les surfaces du sol, dans le sous-
sol, dans la mer que dans l’atmosphère.

2.	 L’extinction de plusieurs espèces biodiverses et la diminution sensible 
des ressources souterraines.

3.	 La multiplication des ravins et déserts. 
4.	 L’empirement de la situation climatique : le bilan qu’en dresse le Pape 

François est terrifiant : 
	 «  Ainsi, nous savons que chaque fois que la température mondiale 

augmente de 0,5 °C, l’intensité comme la fréquence des fortes pluies et des 
inondations dans certaines régions, des sécheresses graves en d’autres, 
des chaleurs extrêmes en certains lieux et des chutes de neige abondantes 
en d’autres, augmentent également. Si nous pouvions jusqu’à maintenant 
connaître quelques vagues de chaleur par an, que se passera-t-il avec une 
augmentation de la température globale de 1,5 °C, ce dont nous sommes 
proches ? De telles vagues de chaleur seront beaucoup plus fréquentes 
et plus intenses. Si l’on dépasse 2 °C, les couches de glace du Groenland 
fondront complètement et une bonne partie de celles de l’Antarctique, ce 
qui aura des conséquences énormes et très graves pour tous »40. 

5.	 La multiplication des guerres : le monde devient un énorme champ de 
batailles : entre la RD Congo et le Rwanda, entre la Russie et l’Ukraine, 
entre Israël et la Palestine, notamment dans la Bande de Gaza, tout en 

40	 FRANÇOIS (Pape), Laudate Deum. Exhortation apostolique sur la crise climatique, 
Rome, Librairie Editrice Vaticane, n. 5.



209De la vision parentale du monde chez les Tetela à l'éco-anxiété

impliquant leurs alliés. Le monde passe pour une véritable « terre de 
feu ». Il suffit de considérer de lourds dégâts et pertes en vies humaines 
et en espèces biodiverses, tel que détaillé par Charles Onana dans ce 
qui se passe en RD Congo41. 

6.	 La fragmentation de la société : presque partout, les écarts des niveaux 
de vie entre les riches et les pauvres se creusent inexorablement.  

5. De l’éco-anxiété à la « conversion écologique » 
L’appel à la conversion écologique doit produire des effets immédiats 

et durables comme l’appel à la conversion du prophète Jonas auprès des 
Ninivites (cf. Jon 3, 4-10). Le danger qui nous guette est imminent.

Dans son encyclique Laudato si’, le Pape François a consacré plusieurs 
pages à la notion de conversion écologique. Dès l’entame de son propos, il 
lance une invitation universelle au dialogue réclamé par la conjoncture envi-
ronnementale incertaine : 

	 «  J’adresse une invitation urgente à un nouveau dialogue sur la façon 
dont nous construisons l’avenir de la planète. Nous avons besoin d’une 
conversion qui nous unisse tous, parce que le défi environnemental que 
nous vivons, et ses racines humaines, nous concernent et nous touchent 
tous »42. 

Dans la partie qui concerne la conversion écologique, il ajoute : «  La 
crise écologique est un appel à une conversion intérieure »43. Lorsqu’il aura 
fait l’état des lieux multidimensionnel de notre planète, ses résultats trans-
forment l’invitation en cri d’alarme qui relaie la clameur de la terre et des 
pauvres. 

Mais qu’est-ce que la « conversion écologique » ? Cette notion implique 
une metanoïa, c’est-à-dire une repentance, un repentir, un changement de 
mentalité, d’avis ; la tristesse qu’on éprouverait de ses péchés, et la douleur 
d’avoir offensé Dieu. Mais qu’est-ce qui change et qu’est-ce qui doit chan-
ger  ? La «  conversion écologique » consiste dans le changement de cœur, 
de regard et d’attitude de l’homme vis-à-vis de l’Autre : nature, prochain et 
Dieu. 

41	 Cf. C. ONANA, Holocauste au Congo. L’omerta de la communauté internationale, Paris, 
l’Artilleur/Toucan, 2023.

42	 FRANÇOIS (Pape), Laudato si’, n.14.
43	 FRANÇOIS (Pape), Laudato si’, n. 217.



210 André OTSHUDI WONYONDJA

5.1. Changement de cœur
En effet, dans leur recherche des causes principales de la crise écologique, 

aussi bien le pape François que le Patriarche œcuménique Bartholomée dé-
couvrent que la crise environnementale puise ses racines profondes dans la 
spiritualité, le rapport brouillé et embrouillé de l’homme avec son Créateur, 
à cause du péché44. Dans les premiers chapitres de la Genèse, la quête d’auto-
nomie par l’homme et son refus de rester une créature limitée lui font perdre 
l’harmonie avec son Créateur et avec les autres co-créatures : c’est l’avène-
ment de l’affirmation de soi qui engendre la jungle aux conséquences envi-
ronnementales incalculables, faisant commencer la crise écologique dans le 
jardin d’Eden ! 

A ce niveau, l’homme brise son harmonie avec lui-même, avec les autres 
humains, avec les créatures non humaines et avec Dieu. Il ouvre au même 
moment plusieurs champs de guerre qu’il ne saura ni terminer ni gagner, non 
seulement puisqu’il n’est pas le plus fort, mais puisqu’il est impossible d’ou-
vrir plusieurs guerres, de façon concomitante, et en remporter la victoire. 
C’est pourquoi, l’homme doit renoncer au paradigme anthropocentrique, où 
il se fait passer pour maitre et possesseur de la nature, qu’il n’envisage, du 
reste, qu’à la lumière de son utilité pour lui, simplement comme cadre de vie 
et réservoir inépuisable des biens.  Il doit plutôt s’ouvrir au paradigme thé-
ocratique où, avec la nature, il gravite autour du Créateur, pour puiser leur 
sens et leur être, tout en découvrant en la nature un partenaire envers qui il 
entre en relation de devoirs et de droits réciproques : prendre soin  de la terre 
pour qu’elle soit à mesure de le nourrir. Dans ce paradigme, l’homme re-
gagne son champ d’harmonie avec lui-même, avec les autres humains, avec 
les autres créatures non humaines et avec Dieu. 

Si tel est le cas, la conversion du cœur peut être regardée comme le pre-
mier pas d’une démarche de conversion écologique féconde. Car, c’est du 
cœur des hommes, dit Jésus, que sortent toutes les espèces de méchancetés 
(cf. Mc 7,21), dont l’égoïsme dévastateur de l’environnement aussi bien social 
que naturel. Et le pape François se situe dans la même logique que Benoit 
XVI   qu'il cite : « Les déserts extérieurs se multiplient dans notre monde, 
parce que les déserts intérieurs sont devenus très grands »45.  

44	 Cf. FRANÇOIS (Pape), Laudato si’, n. 8, n. 66, n. 217-218.
45	 Benoît XVI cité par FRANÇOIS (Pape), Laudato si’, n. 217.



211De la vision parentale du monde chez les Tetela à l'éco-anxiété

5.2. Changement d’attitude
L’attitude est une posture ou un positionnement qu’adopte quelqu’un vis-

à-vis d’une situation ou d’un être en face de lui. Ce qui a mené le monde à 
la dérive, c’est le fait que l’homme a pris la place du Créateur. Il s’est mis en 
position d’indépendance par rapport à Dieu relégué hors de son existence 
en vue de jouir de sa totale liberté. Coupé du Créateur, les autres créatures 
sont rejetées à l’extrémité de son antipode existentielle. La nature et tout ce 
qu’elle contient deviennent son opposé et constituent la phase négative de 
son monde. Il s’est engagé dans la conquête, la soumission et l’anéantisse-
ment de la nature.  

Lynn White situe, à tort, la source de cet instinct dominateur de l’homme 
dans la doctrine judéo-chrétienne sur base du libellé de Gn 1, 28. D’après lui, 
c’est l’anthropocentrisme « hérité du christianisme latin de l’Occident médié-
val » qui est responsable de la crise environnementale46.  Le Pape François a 
rejeté cette fausse interprétation en relevant, par le moyen de l’exégèse adé-
quate, le vrai sens de la seigneurie de l’homme, qui ne consiste pas dans le 
commandement en maître à la manière des chefs de ce monde, mais dans le 
service, c’est-à-dire dans le travail et la garde de la terre (cf. Gn 2, 15)47.

A bien voir, l’homme a rendu le tablier de son statut de jardinier et de 
sa mission originelle de soigner la terre, lui assignée par son Créateur, pour 
passer un costume de transformateur de la terre qui, à l’âge de la révolution 
industrielle et du paradigme technocratique, va conduire aux dérives que 
nous connaissons. Le Patriarche Bartholomée le souligne avec clarté : 

	 « Selon la Révélation, la création dans sa dimension physique et matérielle, 
fut octroyée par Dieu à l’humanité comme une gracieuseté, assortie du 
commandement de servir et de préserver la terre (Gn 2,15). Néanmoins 
le premier homme et la première femme abusèrent du don de la liberté, 
préférant se détacher du Dieu donateur pour s’attacher à la donation 
de Dieu. La double relation de l’humanité à Dieu et à la création en fut  

46	 Cf. L. WHITE, The historical Roots of our ecological crisis, dans Science, Vol. 155, n. 3767 
(10 mars 1967), p. 1203-1207 ; J. GRINEVALD, La thèse de Lynn White Jr (1966). Sur 
les racines historiques, culturelles et religieuses de la crise écologique de la civilisation 
industrielle moderne, dans D. BOURG et Ph. ROCH (éd.), Crise écologique, crise des 
valeurs ? Défis pour l’anthropologie et la spiritualité, Genève, Labor et Fides, 2010, p. 39-
67, ici : p. 40 ; Ch. MONNOT, Les racines de la crise écologique : de Lynn White à Pape 
François. Églises et écologie. La révolution à reculons, Genève, Labor et Fides, 2020, p. 
33-55.

47	 Cf. FRANÇOIS (Pape), Laudato si’, n. 67.



212 André OTSHUDI WONYONDJA

	 dénaturée et l’humanité n’eut plus de cesse que d’user et de consumer les 
ressources de la terre »48.

Le changement d’attitude prôné ici conjure l’homme à regagner sa posi-
tion de créature intendante et jardinier pour se mettre à l’écoute du Verbe 
créateur auprès de qui il comprendra non seulement le sens de sa mission, 
mais aussi de son être, car « le mystère de l’homme ne s’éclaire vraiment que 
dans le mystère du verbe incarné »49.

5.3. Changement de regard 
Ce qui a conduit le monde à sa situation lamentable actuelle, c’est le re-

gard de convoitise et de cupidité posé sur lui par l’homme. Ce regard ne 
considère le monde que sous l’aspect utilitaire, en oubliant son être et son 
mystère.  Le monde n’est vu que comme un réservoir inépuisable des biens 
dont on peut disposer à volonté. L’homme, se considérant comme unique 
existant, se pose comme mesure toutes choses.    

Par rapport à ce qui a été dit de la culture tetela, pareil regard utilitariste 
déshabille la terre de son haut statut de père et mère et passe pour un amas 
d’objets purement naturels.  	  

Pour juguler ce fléau, le pape François propose un regard de contempla-
tion50, tandis que le patriarche Bartholomée invite à l’amour de la création, 
à un regard eucharistique et à l’ascèse. En effet, le regard contemplatif et 
d’amour restitue à la nature sa dimension d’être et de mystère de Dieu51, 
reniée par la cupidité de l’homme.   

En outre, les modes de vie « eucharistique » et « ascétique »52 font per-
cevoir à l’homme le monde comme un don merveilleux pour lequel il est 
appelé à rentrer dans une action de grâce et  une attitude de gratitude per-
manentes envers Dieu, en redécouvrant l’origine divine du monde, en vue 
d’une gestion rationnelle et responsable de tout ce qui y existe jusqu’à tem-
pérer sa voracité pour engendrer en lui une ascèse volontaire. Ici, l’homme, 
devenant lui-même un être eucharistique, mérite d’être appelé « prêtre » de 
la création53. 

48	 BARTHOLOMEE (Patriarche œcuménique), Et Dieu vit que cela était bon, p. 20.
49	 Gaudium et Spes, n. 22.
50	 Cf. FRANÇOIS (Pape), Laudao si’, n. 84-88.
51	 Cf. BARTHOLOMEE (Patriarche œcuménique), Et Dieu vit que cela était bon, p. 20.
52	 Cf. BARTHOLOMEE (Patriarche œcuménique), Et Dieu vit que cela était bon, p. 21-26.
53	 J. ZIZOULAS, Priests of creation. John Zizioulas on Discerning an ecological ethos, 

London-New York-Oxford-New Delhi-Sydney, Edited by John Chryssavgis and Nikolaos 



213De la vision parentale du monde chez les Tetela à l'éco-anxiété

C’est seulement à cette allure de regard d’amour et de contemplation, et 
sous le mode de vie « eucharistique » et « ascétique » que le monde peut 
recouvrer son statut d’ombuci. Ainsi l’homme, se montrant respectueux de 
la nature, de la terre et du monde, vivra en parfaite harmonie avec toutes les 
autres créatures qu’il considérera désormais comme ses frères et sœurs. Voi-
là une atmosphère qui engendre la fraternité cosmique et qui balise le terrain 
à une liturgie cosmique, où chacun des êtres peut non seulement refléter son 
étincelle de la bonté divine, mais élever adéquatement sa part d’action de 
grâce à Dieu.  

Conclusion  
Le monde-terre-nature est à la fois père et mère à tous les vivants pour 

tous les créés. Pour le percevoir, l’homme est appelé à devenir un être eu-
charistique, afin de recevoir la création avec gratitude, pour redécouvrir ce 
qu’elle est en réalité. C’est après s’être mis en face du monde dans son vrai 
mystère que l’homme se reconnaitra et se situera par rapport à lui. Ainsi 
l’ayant reconnu comme Ombuci, il verra et accueillera sa souffrance incons-
olable en vue de panser ses plaies. En tant que l’ainé de toutes les créatures 
(enondo ka nyama), l’homme est appelé à se réconcilier avec son ombuci en se 
rétractant de toutes ses actions qui, directement ou indirectement, causent la 
mort à la terre-monde. Aussi est-il convié, d’une part, à devenir un don, une 
grâce pour toute la création - c’est le rôle du fils ainé dans la culture tetela - ; 
et d’autre part, il doit assumer sa tâche de ‘’prêtre’’ de la création, c’est-à-
dire d’intendant serviteur pour « unifier en lui les polarités de la création, 
conduire toute la création à Dieu dans la contemplation et l’action de grâce 
et faire bénéficier le monde créé de la grâce qu’il reçoit de Dieu »54.

Puisqu’il est appelé à payer sa dette de vie, il doit savoir que la transmission 
de la vie marche de pair avec la sauvegarde de la création, puisque la vie et 
le monde sont unis.    

Asproulis, p. 149.
54	 J.C. LARCHET, Le fondement spirituel de la crise écologique, Genève, Editions des 

Sytres, 2018, p. 19.




