
Cahiers
des Religions
Africaines
Nouvelle série. Volume 6, n. 11-12 (janvier - décembre 2025)

PRESSES DE L’UNIVERSITE CATHOLIQUE DU CONGO

Reginaldo Menene OLUY-ANGUESOMO, La relation entre les 
notions d’ancestralité et de temps dans les religions traditionnelles 
africaines, p.103-116. 

https://doi.org/10.61496/YTLY8103 



103

La relation entre les notions  
d’ancestralité et de temps dans les religions 

traditionnelles africaines
Reginaldo Menene OLUY-ANGUESOMO 

Professeur à l’Université Francisco de Vitoria (Madrid)

Résumé – L’ancestralité constitue l’un des éléments fondamentaux des reli-
gions traditionnelles africaines (RTA). Comprendre comment la réalité ances-
trale détermine la conception du temps dans ces religions est essentiel pour les 
distinguer d’autres traditions religieuses et pour pénétrer la manière africaine 
de vivre le temps. Cet article analyse, dans une perspective phénoménologique 
et théologique, l’articulation entre ancestralité et temporalité, en mettant en lu-
mière la fonction des ancêtres comme mémoire vivante et principe d’organisa-
tion de la vie communautaire. Il s’agit de montrer que les RTA proposent une 
conception du temps qui éclaire non seulement la vie spirituelle et sociale du 
continent, mais enrichit aussi les débats philosophiques contemporains sur la 
mémoire, l’identité et l’avenir.

Mots-clés : Ancestralité, temps, ancêtres, religions traditionnelles africaines

Summary – Ancestry is one of the key elements of African traditional reli-
gions (ATR). Understanding how ancestral reality shapes the conception of time 
within these religions is crucial for distinguishing them from other traditions 
and for grasping the African lived experience of time. This article analyzes, from 
phenomenological and theological perspectives, the relationship between ances-
try and temporality, highlighting the role of ancestors as living memory and as 
the organizing principle of communal life. It argues that ATR provide a concep-
tion of time which not only illuminates the spiritual and social life of the conti-
nent but also contributes to global philosophical debates on memory, identity, 
and the future.

Keywords : Ancestry, time, ancestors, african traditional religions

Introduction
L’étude des religions traditionnelles africaines (RTA) a connu d’impor-

tants progrès au cours des dernières décennies grâce à la contribution des 
auteurs pionniers tels que Placide Tempels, Alexis Kagame et John Mbiti. 
Bien qu’ils aient fourni des apports fondamentaux et des cadres conceptuels 
concernant la temporalité africaine, l’ontologie et l’ancestrolâtrie, leurs ana-
lyses demeurent fragmentaires : elles se concentrent soit sur la description 



104 Reginaldo Menene OLUY-ANGUESOMO

ethnographique des pratiques rituelles soit sur la formulation de catégories 
philosophiques générales, sans examiner de manière systématique l’articu-
lation spécifique entre les notions d’ancestralité et de conception du temps.

Par ailleurs, les débats contemporains en philosophie et en sciences so-
ciales sur la temporalité, l’identité et la mémoire — tels que ceux propo-
sés par Jacob Olupona, Achille Mbembe ou Ngũgĩ wa Thiong’o — mettent 
l’accent sur l’héritage colonial et sur la nécessité de repenser des catégories 
occidentales comme le « temps linéaire » ou le « progrès ». Toutefois, le rôle 
concret de la mémoire ancestrale et des rituels religieux comme mécanismes 
de construction du temps communautaire est souvent relégué au second 
plan. En dépit des avancées réalisées dans l’étude des religions tradition-
nelles africaines, l’analyse du lien entre ancestralité et conceptions du temps 
reste ainsi un champ insuffisamment exploré.

Cet article se propose précisément d’analyser cette relation en articulant 
deux plans : d’une part, la tradition religieuse africaine qui conçoit les an-
cêtres comme mémoire vivante et fondement de la communauté  ; d’autre 
part, les débats contemporains sur la temporalité et la postcolonialité. Ce 
faisant, il s’agit de montrer que les RTA offrent une compréhension du temps 
qui, non seulement éclaire la vie spirituelle et sociale sur le continent, mais 
enrichit également les discussions philosophiques globales sur la mémoire, 
l’identité et l’avenir.

L’objectif principal est d’approfondir la dimension relationnelle des an-
cêtres par rapport à la configuration d’une temporalité propre organisant la 
vie communautaire et, en dernière analyse, de mettre en évidence la perti-
nence de ces notions pour nourrir les débats contemporains sur l’identité, le 
temps et la mémoire historique dans nos sociétés, au-delà de leur considéra-
tion habituelle comme de simples vestiges culturels dépourvus de catégories 
vivantes.

1.	 Sur les notions d’ancestralité, de temps et de religions 
traditionnelles africaines

Une étude qui se propose d’analyser la relation entre les notions d’ances-
tralité et de temps dans les RTA devrait, en premier lieu, clarifier le sens des 
termes employés et les distinguer d’autres qui pourraient prêter à confusion 
ou à équivoque, afin de garantir la clarté et la rigueur de la réflexion. C’est ce 
que l’on tente de faire ici avec les trois termes impliqués dans le titre : ances-
tralité, temps et religions traditionnelles africaines. Il ne s’agit évidemment 



105La relation entre les notions d’ancestralité et de temps

pas de mener une enquête exhaustive sur ces notions ni de présenter un 
status quaestionis pour chacune d’elles, mais simplement de délimiter le sens 
dans lequel elles seront utilisées.

1.1.	L’ancestralité
Pour ce qui est de l’ancestralité, il convient de prendre pour point de dé-

part le fait que cette réalité constitue l’un des éléments essentiels de la religio-
sité, non seulement des peuples africains, mais aussi, comme l’affirme Eliade, 
des peuples prémodernes1 — citons la Mésopotamie, l’Égypte, l’Anatolie, la 
Syrie, etc. Elle implique une « catégorie ontologique, religieuse, culturelle 
et sociale »2 : ontologique, en ce qu’elle configure un mode d’être relation-
nel par lequel les ancêtres continuent de faire partie de la vie de la com-
munauté, assurant sa continuité et servant de médiateurs entre les sphères 
visible et invisible (Mbiti, Gyekye, Kagame et d’autres) ; religieuse, puisque 
les ancêtres remplissent la fonction de médiateurs spirituels entre le monde 
visible et l’invisible (Birago Diop, Hamadou Hampâté Bâ) ; culturelle, en ce 
sens qu’elle constitue un système de significations et de récits, d’institutions, 
d’habitudes, de rituels pour la communauté (Mudimbe, Wiredu, Ngũgĩ wa 
Thiong’o) ; et sociale ou communautaire, puisqu’elle organise la mémoire 
collective, le sentiment d’appartenance et la cohésion de la communauté au-
tour du sacré.

Or, l’ancestralité, comme élément constitutif de la religiosité, peut s’ex-
pliquer de manière spécifique à travers l’ancestrolâtrie, c’est-à-dire, lorsque 
la conscience d’appartenance à une généalogie, à une lignée, à une mémoire 
collective implique, en outre, un culte — entendu comme « relation ordon-
née avec, et acte structuré de reconnaissance et de vénération du sacré »3 — : 
le culte rendu aux ancêtres.

1	 Cf. M. ELIADE, Tratado de historia de las religiones, Madrid, Ediciones Cristiandad, 2006, 
p. 233.

2	 Voir P. TEMPELS, Bantu Philosophy, Paris, Présence Africaine, 1959 ; A. KAGAME, 
La philosophie bantu-rwandaise de l’être, Bruxelles, Mémoire de l’Académie Royale de 
Sciences d’Outre-Mer, 1956 ; É. DURKHEIM, Libro Segundo: Las creencias elementales, 
dans S. GONZALEZ NORIEGA (dir.), Las formas elementales de la vida religiosa, Madrid, 
Alianza Editorial, 2014, p. 171‑472 ; J. S. MBITI, Entre Dios y el tiempo. Religiones 
tradicionales africanas, Madrid, Editorial Mundo Negro, 1990 ; Cf. L. BELTRAN, Religiones 
africanas, Madrid, Síntesis, 2006 ; Cf. M. ELIADE, Tratado de historia de las religiones, 
p. 70‑80.  

3	 É. BENVENISTE, Vocabulario de las instituciones indoeuropeas, vol. 1, Madrid, Taurus, 
1983, p. 375 ; M. ELIADE, Tratado de historia de las religiones, p. 76‑79.



106 Reginaldo Menene OLUY-ANGUESOMO

Il importe, dans le contexte des RTA, de préciser la raison pour laquelle 
un culte est rendu et, par conséquent, à qui il s’adresse. Nous suivons en cela 
les observations de Vincent Mulago et de Benjamin Akotia Kokou selon les-
quelles, puisque les hommes habitent un territoire, ils rendent un culte. En 
conséquence, ce culte « s’adresse à celui qui autorise et garantit l’occupation 
d’un territoire »4. Cela se rattache à la notion de culte en son sens premier 
d’« habiter ». Or, si tel est le cas, ceux qui remplissent cette fonction dans 
le schéma religieux africain sont les ancêtres. Les communautés africaines 
considèrent qu’elles habitent les terres léguées par leurs ancêtres et que, de 
ce fait, cet espace se trouve sous le manteau protecteur de ces derniers. On 
pourrait alors affirmer que, dans la religiosité africaine, le culte des ancêtres 
se fonde sur le fait d’habiter un espace transmis, garanti et protégé par les 
ancêtres. C’est là, précisément, l’axe qui constitue la sacralité ancestrale.

Cela dit, il convient de préciser que ce culte des ancêtres « cosmise » le 
chaos dans le cadre des RTA, en ce qu’il donne sens au temps et à l’espace hu-
mains, marquant, pour reprendre les termes d’Eliade, des calendriers sacrés 
—fêtes et cycles liturgiques — ainsi que des espaces spécifiques — temples, 
autels, lieux de pèlerinage5. Ici se manifeste de manière explicite l’influence 
de la notion d’ancestralité sur l’organisation du temps et de l’espace.

Les philosophes et théologiens africains ont reconnu le caractère holis-
tique, la vision de la totalité, de la pensée africaine, ce qui renforce les ana-
lyses portant sur l’ancestralité. Alexis Kagame explore la notion d’homme et 
de femme à travers la catégorie Muntu, « qui englobe les vivants et les morts, 
les orishas, les loas et Bon Dieu »6. Le célèbre poème du Sénégalais Birago 
Diop affirme que « les morts ne sont pas morts »7, sauf que, comme l’explique 
Tempels8 à propos de la force vitale, ils n’ont plus de descendance vivante. 
Ramose, dans ses affirmations sur l’Ubuntu comme racine de la philosophie 
africaine, met en évidence la « vision pantaréique »9 de cette philosophie 
dont la conception de l’être humain inclut les défunts ; et Mbiti, qui tente 

4	 Cf. B. AKOTIA KOKOU, Pourquoi les peuples d’Afrique noire connaissent Dieu sans lui 
rendre un culte? Les enjeux du culte africain, dans Cahiers des Religions Africaines, vol. 
1, n.1 (2020), p. 39. 

5	 Cf. M. ELIADE, Lo sagrado y lo profano, Barcelona, Paidós, 1998, p. 54‑75.
6	 Cf. J. JAHN, Muntu. Las Culturas neoafricanas, Ciudad de México, Fondo de Cultura 

Económica, 1963, p. 139‑140.
7	 C. GRIJALBA CASTAÑOS – F. PAULET DUBOIS, À l’écoute des morts: « Souffles » de 

Birago Diop, dans Francofon, Univ. Cádiz, vol. 15 (2006), p. 120.
8	 A. KAGAME, La philosophie bantu-rwandaise de l’être, p. 369 ; J. JAHN, Muntu. Las 

Culturas neoafricanas, p. 149.
9	 Cf. M. RAMOSE, African Philosophy through ubuntu, Harare, Mond Books, 1999, p. 41.



107La relation entre les notions d’ancestralité et de temps

d’expliquer les RTA à partir des catégories chrétiennes, affirme que le lien 
avec les défunts constitue la caractéristique essentielle de la religiosité afri-
caine, et qu’il ne s’agit pas d’adoration, mais de vénération — d’où sa célèbre 
formule : « Se souvenir n’est pas adorer »10.

Cette conception de l’Ubuntu soulève le débat sur l’effacement ou non de 
l’individualité humaine dans la pensée africaine au profit de la dimension 
communautaire. À cet égard, Ramose apporte une contribution précieuse en 
affirmant :

	 La pensée traditionnelle africaine conçoit la personne en termes de totalité. 
Cette notion de personne ne nie pas l’individualité humaine comme fait 
ontologique ni comme finitude analytique, mais elle accorde une primauté 
ontologique à la communauté, à travers laquelle l’individu en vient à se 
connaître lui-même et à comprendre le monde qui l’entoure. Dans cette 
perspective, on peut affirmer qu’il existe une totalité plus vaste à laquelle 
appartient chaque individu, bien que, pris isolément, les êtres humains 
doivent être considérés comme des totalités partielles. L’holisme constitue 
donc le point de départ du concept africain de personne. En conséquence, 
la personne humaine, dans la pensée africaine, ne peut être définie à partir 
d’une seule caractéristique physique ou psychologique qui exclurait 
toutes les autres11.

Cela dit, le débat pour savoir si les ancêtres ont le statut « d’existants » 
(Kagame) ou de « vivants » (Mbiti) dépasse notre propos. Ce qui nous inté-
resse, c’est la référence à l’ancestralité en tant que « constitutive de la triba-
lité »12, pour reprendre l’expression de Batuafe Ngole, et donc en tant que 
fondement religieux, en vertu de la sacralité de la figure de l’ancêtre et de 
sa fonction de porte d’entrée vers l’horizon de l’immortalité dans les RTA, 
à travers la présence dans la mémoire vivante, comme le souligne Ramose.

Une fois reconnu, dans le cadre du principe d’incorporation, que la pré-
sence dans la mémoire vivante constitue l’essence de la religion africaine, 
il est logiquement correct de soutenir que l’absence totale de mémoire vi-
vante, due à l’oubli progressif, implique la fin de l’immortalité personnelle. 
La simple invocation de « l’immortalité collective »13 contredit la logique du 
principe d’incorporation.

10	 J. S. MBITI, Entre Dios y el tiempo, p. 12‑13.
11	 M. RAMOSE, African Philosophy through ubuntu, p. 54.
12	 F. BATUAFE NGOLE, Tribalité et religion en Afrique et dans la Bible. Approche 

interculturelle, dans Cahiers des Religions Africaines, vol 1, n. 1 (2020), p. 114.
13	 M. RAMOSE, African Philosophy through ubuntu, p. 65.



108 Reginaldo Menene OLUY-ANGUESOMO

À partir de là, il sera nécessaire de prendre position quant aux critères 
qui permettent de définir qui peut être considéré comme ancêtre. À cet effet, 
Batuafe Ngole propose une réflexion succincte sur « trois critères »14 suscep-
tibles de fonder un accord : un critère biologique, car il n’y a pas d’ancêtres 
sans descendance ; un critère éthico-sapientiel, en ce sens que les ancêtres 
sont des figures dont la vie constitue un canon de bonté, de moralité, de 
vertu et qui sont, par conséquent, des modèles à suivre ; enfin, un critère 
religieux, qui se justifie par le fait que les ancêtres sont dignes de vénération.

En conséquence, les ancêtres peuvent être définis comme : « des défunts 
sages, féconds, exemplaires et bienveillants vis-à-vis de qui les membres 
de la tribu éprouvent un sentiment de vénération »15. Ici, la vénération est 
conditionnée par la capacité des ancêtres à cosmiser le temps et l’espace, en 
intercédant en faveur de la vie communautaire. Pour cette même raison, la 
philosophie africaine considère que les défunts sont des forces spirituelles 
capables d’influencer leurs descendants vivants, leur unique but « étant d’af-
fermir la force vitale de ces derniers »16.

Ainsi, on peut affirmer que, dans le contexte africain, l’ancestralité ren-
voie à une dimension existentielle, spirituelle et culturelle qui reconnaît les 
ancêtres non seulement comme des figures du passé, mais comme des vi-
sages actifs de la vie communautaire, médiateurs entre les vivants et le sacré, 
garants de la mémoire collective et fondement de la tribalité, de l’identité et 
de la moralité des peuples africains. Plus encore, l’ancestralité ordonne l’es-
pace et le temps communautaires.

Néanmoins, nous nous écartons des analyses qui réduisent ce culte ex-
clusivement à une forme d’adoration. Il semble plus plausible de considérer 
que l’ancestrolâtrie, dans le contexte africain, est plus généralement liée à 
la vénération des ancêtres, sans exclure que puissent exister, effectivement, 
des cas d’adoration — lesquels doivent toutefois être considérés comme des 
dérives de l’ancestrolâtrie.

14	 Cf. F. BATUAFE NGOLE, Tribalité et religion en Afrique et dans la Bible, p. 115.
15	 F. BATUAFE NGOLE, Tribalité et religion en Afrique et dans la Bible, p. 115.
16	 J. J. JAHN, Muntu. Las Culturas neoafricanas, p. 28.



109La relation entre les notions d’ancestralité et de temps

1.2.	Le temps : de la succession des instants à l’expérience 
existentielle concrète

Dans le langage courant, la notion de temps est comprise comme durée 
ou succession d’instants. D’une certaine manière, Kagame, en situant l’unité 
espace-temps dans la catégorie « Hantu »17, fait également référence à cette 
conception du temps comme succession spatiale d’instants. Cependant, par-
ler du temps dans le contexte africain, et dans celui des peuples prémodernes 
en général, ne nous place pas tant dans l’horizon du passage des heures, des 
jours, des mois ou des années que dans celui d’une expérience existentielle 
concrète, liée aux événements et à la mémoire collective. Le temps y est conçu 
comme expérience vécue et comme événement porteur de signification.

Sous cet angle, nous nous rapprochons, au moins en partie, de la ligne 
de pensée de John Mbiti, le premier à avoir proposé une description pro-
prement africaine du temps en opposition à ce qu’il qualifie de temps occi-
dental. Ce faisant, il devient lui-même source de la controverse qu’implique 
l’isolement du temps à partir de la pensée africaine18.

Selon Mbiti, pour la philosophie africaine, les êtres humains font ou pro-
duisent le temps et ne sont pas faits ou produits par lui. Il est donc naturel et 
logique de « vivre le temps ». En revanche, pour la philosophie occidentale, 
la primauté est accordée au fait de « vivre dans le temps ». Bien souvent, le 
temps est là comme un espace vide qu’il faut remplir, occuper. D’où, comme 
le souligne à juste titre Ramose, « la prolifération des agendas et des carnets 
où inscrire les rendez-vous et toutes les tâches à accomplir afin d’occuper 
l’espace du temps avant la mort »19.

Toujours d’après Mbiti, le temps est un phénomène à deux dimensions : 
un long passé, un présent et pratiquement aucun futur. Le concept linéaire 
du temps, propre à la pensée occidentale — avec un passé indéfini, un pré-
sent et un futur infini — est pratiquement étranger à la pensée africaine. Le 
futur y est virtuellement absent, car les événements à venir n’ont pas encore 
eu lieu, n’ont pas encore été réalisés et « ne peuvent donc constituer une 
partie du temps » 20.

Il ne faut pas omettre que ces affirmations ont valu à Mbiti de vives cri-
tiques. Toutefois, une lecture attentive de ses textes semble nous conduire à 

17	 Cf. A. KAGAME, La philosophie bantu-rwandaise de l’être, p. 247‑278.
18	 Cf. M. RAMOSE, African Philosophy through ubuntu, p. 44‑45.
19	 Cf. M. RAMOSE, African Philosophy through ubuntu, p. 44.
20	 Cf. J. S. MBITI, Entre Dios y el tiempo, p. 23.



110 Reginaldo Menene OLUY-ANGUESOMO

resituer de manière adéquate le sens du temps dans sa dimension d’occasion 
de jouissance des expériences humaines les plus significatives, de sorte que 
la vie de l’individu et de sa communauté devienne une célébration constante. 
On peut ainsi affirmer que, lorsque les Africains calculent le temps, ils le font 
en fonction d’un but concret et spécifique, en lien avec des événements, et 
non par pur intérêt mathématique. À la place des calendriers numériques, 
existent ce que l’on pourrait appeler des calendriers phénoméniques, dans 
lesquels on calcule les événements ou phénomènes qui constituent le temps, 
ou bien l’on considère les relations entre eux lorsqu’ils surviennent. Le temps 
prend sens au point de l’événement, et non dans l’instant mathématique21.

Si tel est le cas, il en découle que, dans les RTA, l’homme n’est pas l’es-
clave du temps, mais qu’il « fait le temps »22. Cette conception peut constituer 
une contribution précieuse de la pensée traditionnelle africaine aux débats 
contemporains sur la qualité du temps dans la vie familiale, dans l’amitié 
et dans la sphère professionnelle, des espaces de plus en plus marqués par 
l’exigence d’immédiateté, le manque de connexion et l’absence de présence 
pleine, provoqués en grande partie par la dictature du consumérisme. Dans 
cette même réflexion, Ramose exprime de manière concise que « les études 
scientifiques sur l’espace-temps suggèrent que la philosophie occidentale de-
vra, à long terme, persuader les Occidentaux de vivre le temps, plutôt que de 
vivre dans le temps »23.

Dans le même ordre d’idées, il convient de souligner les deux périodes 
clés du temps dans l’analyse mbitienne : le Sasa ou micro-temps, et le Zama-
ni ou macro-temps. Le Sasa couvre la période du maintenant ; il implique 
l’immédiateté, la proximité, l’actualité. C’est la période de préoccupation 
immédiate pour les gens, car c’est là et alors que la personne existe. Ce qui 
correspondrait au futur est extrêmement bref, car tout événement significatif 
à venir doit être si immédiat et certain que les gens puissent l’expérimenter 
comme proche. C’est la période la plus significative pour l’individu, et en ré-
alité une extension expérientielle du moment présent, prolongé dans le futur 
proche et dans le passé illimité (Zamani). Pourtant, plus une personne vieillit, 
« plus longue est sa période de Sasa »24.

Le Zamani, pour sa part, est la tombe du temps, la dimension dans laquelle 
tout trouve son achèvement, l’océan du temps où tout est absorbé dans une 

21	 Cf. J. S. MBITI, Entre Dios y el tiempo, p. 26.
22	 Cf. J. S. MBITI, Entre Dios y el tiempo, p. 27.
23	 M. RAMOSE, African Philosophy through ubuntu, p. 54.
24	 Cf. J. S. MBITI, Entre Dios y el tiempo, p. 31.



111La relation entre les notions d’ancestralité et de temps

réalité qui n’est ni avant ni après. C’est la période du mythe, qui donne au 
Sasa son fondement et sa sécurité ; il unit toutes les choses créées de sorte 
qu’elles demeurent toutes dans la « grande étreinte du macro-temps »25. Sa 
relation avec le Sasa réside dans le fait que le Sasa disparaît dans le Zamani : le 
micro-temps s’absorbe dans le macro-temps. Mais, avant que les événements 
n’entrent dans le Zamani, ils doivent d’abord se réaliser dans la dimension du 
Sasa ; une fois accomplis, ils passent du Sasa au Zamani. Le Sasa relie généra-
lement l’individu à son environnement immédiat : il est la période de la vie 
consciente. Cette orientation fondamentale du temps africain vers le passé 
explique que l’être humain atteigne sa plénitude dans la vieillesse, lorsqu’il 
est plus proche de ses ancêtres et, de ce fait, plus intégré dans un univers 
spirituel26.

Cependant, malgré les différentes analyses qui défendent la spécificité du 
temps phénoménologique africain par rapport au temps mathématique occi-
dental, il reste nécessaire de prendre en considération certaines observations 
à cet égard. D’abord, il conviendrait d’évaluer les pratiques africaines de ges-
tion du temps comme des stratégies rationnelles pour affronter la rareté et 
l’incertitude27 ; ensuite, de replacer les débats actuels sur le temps africain 
dans le cadre d’une stratégie de diversion des problèmes structurels dans 
les relations internationales et dans les initiatives de coopération en faveur 
des communautés africaines28. Néanmoins, ces débats, certes intéressants et 
précieux, dépassent notre propos ; nous renvoyons simplement à la lecture 
des discussions menées à Dakar dans les années 1990, lors des deux sympo-
siums convoqués pour réfléchir sur la validité des apports de Mbiti au sujet 
du temps africain et de leurs implications pour le développement des pays 
africains29.

En tout état de cause, nous maintenons la ligne de pensée qui conçoit le 
temps africain comme une expérience communautaire de la vie existentielle, 
liée aux événements et à la mémoire collective.

25	 J. S. MBITI, Entre Dios y el tiempo, p. 32.
26	 Cf. J. S. MBITI, Entre Dios y el tiempo, p. 33.
27	 Cf. H. LAUER, African and non-African time: To contrast or not to contrast? The geopolitical 

convenience of conceptual dichotomization, dans Thought and Practice: A Journal of the 
Philosophical Association of Kenya, vol. 5, n. 1 (2013), p. 17‑20.

28	 Cf. H. LAUER, African and non-African time, p. 21‑23. 
29	 Cf. M. RAMOSE, African Philosophy through ubuntu, p. 54.



112 Reginaldo Menene OLUY-ANGUESOMO

1.3.	Les religions traditionnelles africaines 
La terminologie « religions traditionnelles africaines » fut proposée de ma-

nière systématique lors du Colloque d’Abidjan en 1961, bien que son usage 
ne se soit véritablement popularisé qu’à partir des années 198030. Cette déno-
mination cherche à exprimer l’articulation spécifique des diverses réponses 
que les peuples africains ont apportées, au fil du temps, aux questions por-
tant sur le cosmos, la place de l’homme en son sein et la relation avec Dieu. 
Autrement dit, les RTA visent à constituer, recueillir et transmettre l’expé-
rience de l’humanité par laquelle les peuples africains, dans leurs différentes 
manifestations, ont affronté la question du sens de l’existence. À cet égard, 
Opoku affirme de manière concise :

	 African traditional religion represents our forefather’s effort to explain the universe 
and the place of man in it in their own way. It provides answers to the stirring of the 
human spirit and elaborates on the profundity of the experience of the divine human 
encounter based on the resources of Africa’s own cultural heritage and insight. It also 
provides answers to the ultimate questions posed by men and women in Africa, gives 
meaning and significance to human life, explains the origin and destiny of human 
beings, how everything in the world came into being and the relationship that should 
exist between them31.

En ce qui concerne le qualificatif de « traditionnel », il convient de rappe-
ler que, par son étymologie, traditio vient de tradere (« transmettre quelque 
chose à quelqu’un »). Ainsi, le terme traditionnel désigne à la fois « ce qui est 
transmis » et « le processus de transmission »32, et il est toujours associé à ce 
qui est bon et juste. C’est ce qui constitue le fondement des acceptions pro-
posées par les dictionnaires. Aucun de ces sens ne comporte de connotation 
négative en soi.

Par ailleurs, la dénomination de religion traditionnelle, dans le contexte 
subsaharien, ne suscite pas la même ambiguïté qu’en Occident. En effet, dans 
ce dernier, les religions païennes sont désignées comme religions primitives, 
traditionnelles ou animistes. Dire qu’elles sont « primitives » revient à sup-

30	 Cf. J. NGALULA TSHIANDA, Les dynamismes porteurs de l’expression «Religions 
(traditionnelles) africaines», dans Cahiers des Religions Africaines, vol. 1, n. 1 (2020), p. 
20‑21.

31	 K. A. OPOKU, African traditional religion: an enduring heritage, dans J. KEHINDE 
OLUPONA – S. S. NYANG, Religious plurality in Africa, Nueva York, Mouton de Gruyter, 
1993, p. 79 ; K. A. OPOKU, West African Traditional Religion, Acra, FEP International 
Private Limited, 1977, p. 13. 

32	 S. ANTUÑANO ALEA – F. BUENO PIMIENTA – J. RUBIO HIPOLA (dir.), Verdad, 
conocimiento y enseñanza en la tradición agustiniana: comentarios del seminario 
permanente de investigación Esse-Videre-Amare, Madrid, Editorial UFV, 2023, p. 24.



113La relation entre les notions d’ancestralité et de temps

poser qu’elles ont déjà disparu (alors qu’en réalité elles perdurent) ; dire 
qu’elles sont « traditionnelles » est ambigu, car en Occident, la religion tradi-
tionnelle est le christianisme, qui n’est pas païen. Cependant, les études qui 
suggèrent l’emploi des dénominations de religions païennes, traditionnelles 
ou primitives ne contestent pas l’usage du terme « religion traditionnelle » 
appliqué aux peuples africains.

2. À la recherche de la relation entre ancestralité et temps
Le cadre de précision terminologique qui a été proposé éclaire de ma-

nière spécifique la dimension relationnelle entre l’ancestralité et la notion du 
temps dans la perspective des RTA. L’affirmation de Mbiti selon laquelle le 
temps africain se déplace du Sasa au Zamani, du présent immédiat et médiat 
au passé fondateur, du micro-temps au macro-temps, apparaît comme un 
indicateur de la primauté de l’ancestralité sur le temps. Autrement dit, l’idée 
d’ancestralité comme constitutive de la religiosité et de la tribalité constitue 
l’axe sur lequel repose la conception du temps dans la pensée religieuse afri-
caine.

Cela s’explique par le fait que le passé acquiert son sens dans la mesure où 
il est habité par les ancêtres, et non l’inverse, ces derniers constituant la réfé-
rence ontologique de la communauté, comme l’ont souligné Gyekye, Mbiti, 
Eliade, Tempels, Ramose, Kagame, etc. Ainsi, l’ancestralité confère densité, 
contenu et, en un mot, sens à la communauté.

On pourrait donc affirmer que la plénitude de la personne et celle de la 
communauté s’atteignent dans l’hier. De cette manière, le modèle et la ré-
férence se trouvent dans l’hier. Cela se justifie par le fait que dans l’hier se 
concentre la sagesse ancestrale, le Nommo33 qui est à la fois parole, sang, se-
mence, vie ; l’hier ancestral est ce qui ordonne et garantit l’expérience com-
munautaire de l’aujourd’hui des vivants.

Ainsi, l’ancestralité imprime l’axe qui cosmise le temps communautaire 
dans le cadre de l’holisme caractéristique de la pensée africaine. L’orienta-
tion de l’horizon du temps vers le passé obéit moins à une projection de buts 
individuels à long terme qu’à la continuité avec la communauté des ancêtres. 
C’est pourquoi l’enrichissement personnel d’un individu est souvent regardé 
avec suspicion dans les communautés africaines.

33	 Nous employons ici « Nommo » au sens donné par l’école de Griaule et Dieterlen : c’est 
le terme de la cosmologie Dogon, désignant le pouvoir générateur et transformateur de 
la parole. Cf. M. GRIAULE, Dieu d’eau  : Entretiens avec Ogotommêli, Paris, Librairie 
Arthème Fayard, 1975.



114 Reginaldo Menene OLUY-ANGUESOMO

Cela dit, l’ancestralité peut être considérée, d’une certaine manière, 
comme une catégorie temporelle dans la mesure où le passé se réactualise 
constamment dans l’expérience existentielle présente par l’intermédiaire 
des ancêtres, évitant ainsi une hiérarchisation ou une interchangeabilité des 
deux réalités. Toutefois, il semble plausible de formuler l’hypothèse selon 
laquelle la primauté revient à l’ancestralité, en tant que principe d’intégration 
et fondement des catégories temporelles du passé et du présent. Ce sont les 
ancêtres qui donnent sens et contenu au passé et qui orientent, de plus, le 
présent. Autrement dit, le passé est tel parce qu’il est habité par les ancêtres ; 
et le présent est tel parce qu’il est orienté, garanti et protégé par eux, qui ont 
en outre autorisé l’occupation ou l’habitation du territoire de la communauté.

L’attribution de la primauté à l’ancestralité nous paraît également plus 
plausible en raison de sa compatibilité avec la conception pantaréique et ho-
listique de la pensée traditionnelle africaine qui, comme il a été rappelé plus 
haut, « donne toujours la primauté à la totalité »34, au principe d’intégration, 
et jamais à la partialité. Ainsi, on ne pourrait comprendre adéquatement la 
notion africaine du temps en se focalisant sur telle ou telle caractéristique 
du passé et/ou du présent isolé. Au contraire, toute la densité du temps se 
définit en relation avec l’ancestralité qui l’entoure et le fonde. Sous cette pers-
pective, la réalité de l’ancestralité prévaut sur les dimensions temporelles 
individuelles du présent et du passé35.

Pour mieux comprendre cette primauté de la totalité dans la pensée afri-
caine, il convient d’accorder une attention à deux réalités fondamentales de 
la communauté : la condition de personne et le mariage. À cet égard, il ap-
paraît qu’il ne suffit pas d’être né d’une semence humaine pour être consi-
déré comme une personne, mais que l’on devient personne en vertu d’un 
processus d’incorporation à travers une série ordonnée d’événements qui 
commencent avec le processus d’initiation. Pour la même raison, la paternité 
s’acquiert parallèlement à travers ce processus d’incorporation. Ces événe-
ments comprennent des sacrifices, tels que la circoncision pour les garçons 
et la clitoridectomie pour les filles, où le sang versé permet l’intronisation de 
l’individu dans la communauté des ancêtres et dans les relations sociales, le 
liant à la terre et aux membres défunts de sa société36.

34	 M. RAMOSE, African Philosophy through ubuntu, p. 57 ; I. MENKITI, Person and 
community in African traditional thought, dans WRIGHT (dir.), African philosophy, New 
York, Mond Books, 1984, p. 171‑172. 

35	 Cf. I. MENKITI, Person and community in African traditional thought, p. 172.
36	 Cf. M. RAMOSE, African Philosophy through ubuntu, p. 63‑64 ; Cf. I. MENKITI, Person 

and community in African traditional thought, p. 172.



115La relation entre les notions d’ancestralité et de temps

Le mariage, à son tour, se manifeste comme le point de rencontre des 
trois niveaux de la vie humaine : les ancêtres, les vivants et ceux qui doivent 
naître. Il assure la continuité générationnelle et renforce le lien entre mort, 
vie et procréation. De cette façon, la condition de personne s’acquiert par la 
participation à ces rites qui, comme on le voit, trouvent leur plénitude dans 
leur connexion avec et leur intronisation dans la réalité ancestrale37.

Toutefois, cette conception holistique de la personne ne paraît pas uni-
forme ni homogène dans l’ensemble du continent africain. Selon Gyekye, il 
semble que « les Akan soutiennent une conception tripartite de la personne, 
considérant que l’être humain est constitué de trois éléments : okra, sunsum et 
honam (nipadua : corps) »38. Cette vision individualiste de la personne consti-
tue donc une exception à la règle selon laquelle, dans la pensée traditionnelle 
africaine, la personne est conçue avant tout comme une totalité.

Néanmoins, l’exception akan ne constitue pas une raison suffisante pour 
ne pas rassembler la pensée traditionnelle sous la catégorie de l’holisme, 
d’ouverture et d’orientation constante vers la totalité et le principe d’intégra-
tion dans l’interprétation de toute réalité. De plus, il s’agit là d’une caracté-
ristique propre aux peuples prémodernes, par opposition aux modernes qui 
tendent à la séparation et à l’analyse de la réalité en compartiments étanches, 
avec la prétention de polémiquer plutôt que d’intégrer. C’est précisément 
dans cet horizon de totalité que la primauté de l’ancestralité sur la tempora-
lité enracine ses fondements dans la perspective des RTA.

Conclusion
L’analyse menée dans ce texte a montré que, dans le cadre des RTA, l’an-

cestralité constitue la catégorie première qui confère sens et densité à l’expé-
rience du temps communautaire. À cet égard, le passé n’est pas une succes-
sion abstraite d’instants révolus, mais bien la mémoire vivante habitée par 
les ancêtres, garants de l’identité et de la continuité de la communauté ; de 
même, le présent ne prend consistance que dans son orientation vers eux — 
les ancêtres — qui autorisent et protègent la vie communautaire. Dès lors, il 
convient de retenir les considérations suivantes :

En premier lieu, on peut affirmer que, dans la perspective de la pensée 
africaine traditionnelle, le temps est véritablement « cosmisé » par l’ances-

37	 Cf. M. RAMOSE, African Philosophy through ubuntu, p. 65.
38	 K. GYEKYE, The Akan concept of a person, dans WRIGHT (dir.), An essay on African 

philosophical thought, Cambridge, Cambridge University Press, 1987, p. 200.



116 Reginaldo Menene OLUY-ANGUESOMO

tralité, dans la mesure où ce sont les ancêtres qui organisent, structurent et 
orientent l’expérience temporelle.

En second lieu, la primauté revient à l’ancestralité, non seulement comme 
catégorie religieuse, mais aussi comme principe intégrateur de la vie sociale, 
culturelle et spirituelle de la communauté. Le temps africain, vécu comme 
expérience existentielle communautaire, ne peut être compris que dans cette 
relation constitutive avec les ancêtres, qui sont à la fois mémoire, référence 
et horizon.

En troisième lieu, l’ancestralité n’annule pas le temps, mais l’intègre dans 
une totalité plus vaste où passé et présent s’unissent dans la continuité de la 
communauté des vivants et des morts, selon l’holisme de la pensée africaine.

En définitive, reconnaître la primauté de l’ancestralité sur le temps, dans 
les RTA, ne signifie pas opposer radicalement ces deux réalités, mais montrer 
qu’elles s’éclairent mutuellement. Le temps acquiert son sens parce qu’il est 
habité par les ancêtres ; et l’ancestralité manifeste toute sa profondeur parce 
qu’elle ordonne l’expérience temporelle. C’est dans cette réciprocité que ré-
side l’originalité et l’actualité de la sagesse africaine, qui demeure une source 
vivante pour aborder les défis du présent et ouvrir de nouveaux horizons.

Il ne fait aucun doute que cette compréhension ouvre de nouvelles pers-
pectives aux débats philosophiques et théologiques contemporains. D’une 
part, elle permet de repenser la temporalité dans un monde marqué par l’ac-
célération, l’oubli, la fragmentation et l’opposition conflictuelle, en redon-
nant valeur à la mémoire, à la continuité et à la dimension communautaire. 
D’autre part, elle invite à un dialogue interculturel et également intergéné-
rationnel fécond, en ce sens que l’horizon holistique du temps africain, en-
raciné dans l’ancestralité, peut enrichir la réflexion actuelle sur l’identité, la 
mémoire et l’avenir des sociétés humaines, sous la prémisse que nos histoires 
sont inextricablement liées à celles de ceux qui nous ont précédés.




