Cahiers
des Religions
A fricaines

Nouvelle série. Volume 6, n. 11-12 (janvier - décembre 2025)

Reginaldo Menene OLUY-ANGUESOMO, La relation entre les
notions d’ancestralité et de temps dans les religions traditionnelles
africaines, p.103-116.

https://doi.org/10.61496/YTLY8103

PRESSES DE L'UNIVERSITE CATHOLIQUE DU CONGO



103

La relation entre les notions
d’ancestralité et de temps dans les religions
traditionnelles africaines

Reginaldo Menene OLUY-ANGUESOMO
Professeur a I’Université Francisco de Vitoria (Madrid)

Résumé — L’ancestralité constitue I'un des éléments fondamentaux des reli-
gions traditionnelles africaines (RTA). Comprendre comment la réalité ances-
trale détermine la conception du temps dans ces religions est essentiel pour les
distinguer d’autres traditions religieuses et pour pénétrer la maniere africaine
de vivre le temps. Cet article analyse, dans une perspective phénoménologique
et théologique, l'articulation entre ancestralité et temporalité, en mettant en lu-
miere la fonction des ancétres comme mémoire vivante et principe d’organisa-
tion de la vie communautaire. Il s’agit de montrer que les RTA proposent une
conception du temps qui éclaire non seulement la vie spirituelle et sociale du
continent, mais enrichit aussi les débats philosophiques contemporains sur la
mémoire, I'identité et ’avenir.

Mots-clés : Ancestralité, temps, ancétres, religions traditionnelles africaines

Summary — Ancestry is one of the key elements of African traditional reli-
gions (ATR). Understanding how ancestral reality shapes the conception of time
within these religions is crucial for distinguishing them from other traditions
and for grasping the African lived experience of time. This article analyzes, from
phenomenological and theological perspectives, the relationship between ances-
try and temporality, highlighting the role of ancestors as living memory and as
the organizing principle of communal life. It argues that ATR provide a concep-
tion of time which not only illuminates the spiritual and social life of the conti-
nent but also contributes to global philosophical debates on memory, identity,
and the future.

Keywords : Ancestry, time, ancestors, african traditional religions

Introduction

L’étude des religions traditionnelles africaines (RTA) a connu d’impor-
tants progres au cours des dernieres décennies grace a la contribution des
auteurs pionniers tels que Placide Tempels, Alexis Kagame et John Mbiti.
Bien qu'ils aient fourni des apports fondamentaux et des cadres conceptuels
concernant la temporalité africaine, I'ontologie et I'ancestrolatrie, leurs ana-
lyses demeurent fragmentaires : elles se concentrent soit sur la description



104 Reginaldo Menene OLUY-ANGUESOMO

ethnographique des pratiques rituelles soit sur la formulation de catégories
philosophiques générales, sans examiner de maniere systématique l'articu-
lation spécifique entre les notions d’ancestralité et de conception du temps.

Par ailleurs, les débats contemporains en philosophie et en sciences so-
ciales sur la temporalité, I'identité et la mémoire — tels que ceux propo-
sés par Jacob Olupona, Achille Mbembe ou Ngtigi wa Thiong'o — mettent
I'accent sur 'héritage colonial et sur la nécessité de repenser des catégories
occidentales comme le « temps linéaire » ou le « progres ». Toutefois, le role
concret de la mémoire ancestrale et des rituels religieux comme mécanismes
de construction du temps communautaire est souvent relégué au second
plan. En dépit des avancées réalisées dans 1'étude des religions tradition-
nelles africaines, 'analyse du lien entre ancestralité et conceptions du temps
reste ainsi un champ insuffisamment exploré.

Cet article se propose précisément d’analyser cette relation en articulant
deux plans : d'une part, la tradition religieuse africaine qui congoit les an-
cétres comme mémoire vivante et fondement de la communauté ; d’autre
part, les débats contemporains sur la temporalité et la postcolonialité. Ce
faisant, il s’agit de montrer que les RTA offrent une compréhension du temps
qui, non seulement éclaire la vie spirituelle et sociale sur le continent, mais
enrichit également les discussions philosophiques globales sur la mémoire,
l'identité et I'avenir.

L’objectif principal est d’approfondir la dimension relationnelle des an-
cétres par rapport a la configuration d’une temporalité propre organisant la
vie communautaire et, en derniére analyse, de mettre en évidence la perti-
nence de ces notions pour nourrir les débats contemporains sur I'identité, le
temps et la mémoire historique dans nos sociétés, au-dela de leur considéra-
tion habituelle comme de simples vestiges culturels dépourvus de catégories
vivantes.

1. Sur les notions d’ancestralité, de temps et de religions
traditionnelles africaines

Une étude qui se propose d’analyser la relation entre les notions d’ances-
tralité et de temps dans les RTA devrait, en premier lieu, clarifier le sens des
termes employés et les distinguer d’autres qui pourraient préter a confusion
ou a équivoque, afin de garantir la clarté et la rigueur de la réflexion. C'est ce
que I'on tente de faire ici avec les trois termes impliqués dans le titre : ances-
tralité, temps et religions traditionnelles africaines. Il ne s’agit évidemment



La relation entre les notions d’ancestralité et de temps 105

pas de mener une enquéte exhaustive sur ces notions ni de présenter un
status quaestionis pour chacune d’elles, mais simplement de délimiter le sens
dans lequel elles seront utilisées.

1.1. L’ancestralité

Pour ce qui est de I'ancestralité, il convient de prendre pour point de dé-
part le fait que cette réalité constitue 'un des éléments essentiels de la religio-
sité, non seulement des peuples africains, mais aussi, comme l'affirme Eliade,
des peuples prémodernes' — citons la Mésopotamie, I'Egypte, I’ Anatolie, la
Syrie, etc. Elle implique une « catégorie ontologique, religieuse, culturelle
et sociale »* : ontologique, en ce qu'elle configure un mode d’étre relation-
nel par lequel les ancétres continuent de faire partie de la vie de la com-
munauté, assurant sa continuité et servant de médiateurs entre les spheres
visible et invisible (Mbiti, Gyekye, Kagame et d’autres) ; religieuse, puisque
les ancétres remplissent la fonction de médiateurs spirituels entre le monde
visible et I'invisible (Birago Diop, Hamadou Hampaté Ba) ; culturelle, en ce
sens qu’elle constitue un systeme de significations et de récits, d’institutions,
d’habitudes, de rituels pour la communauté (Mudimbe, Wiredu, Ngiigi wa
Thiong’o) ; et sociale ou communautaire, puisqu’elle organise la mémoire
collective, le sentiment d’appartenance et la cohésion de la communauté au-
tour du sacré.

Or, l'ancestralité, comme élément constitutif de la religiosité, peut s’ex-
pliquer de maniere spécifique a travers I'ancestrolatrie, c’est-a-dire, lorsque
la conscience d’appartenance a une généalogie, a une lignée, a une mémoire
collective implique, en outre, un culte — entendu comme « relation ordon-
née aveg, et acte structuré de reconnaissance et de vénération du sacré »* — :
le culte rendu aux ancétres.

1 Cf. M. ELIADE, Tratado de historia de las religiones, Madrid, Ediciones Cristiandad, 2006,
p. 233.

2 Voir P. TEMPELS, Bantu Philosophy, Paris, Présence Africaine, 1959 ; A. KAGAME,
La philosophie bantu-rwandaise de I'étre, Bruxelles, Mémoire de I'’Académie Royale de
Sciences d’Outre-Mer, 1956 ; E. DURKHEIM, Libro Segundo: Las creencias elementales,
dans S. GONZALEZ NORIEGA (dir.), Las formas elementales de la vida religiosa, Madrid,
Alianza Editorial, 2014, p. 171-472 ; J. S. MBITI, Entre Dios y el tiempo. Religiones
tradicionales africanas, Madrid, Editorial Mundo Negro, 1990 ; Cf. L. BELTRAN, Religiones
africanas, Madrid, Sintesis, 2006 ; Cf. M. ELIADE, Tratado de historia de las religiones,
p. 70-80.

3 E. BENVENISTE, Vocabulario de las instituciones indoeuropeas, vol. 1, Madrid, Taurus,
1983, p. 375 ; M. ELIADE, Tratado de historia de las religiones, p. 76-79.



106 Reginaldo Menene OLUY-ANGUESOMO

Il importe, dans le contexte des RTA, de préciser la raison pour laquelle
un culte est rendu et, par conséquent, a qui il s’adresse. Nous suivons en cela
les observations de Vincent Mulago et de Benjamin Akotia Kokou selon les-
quelles, puisque les hommes habitent un territoire, ils rendent un culte. En
conséquence, ce culte « s'adresse a celui qui autorise et garantit 'occupation
d’un territoire »*. Cela se rattache a la notion de culte en son sens premier
d’« habiter ». Or, si tel est le cas, ceux qui remplissent cette fonction dans
le schéma religieux africain sont les ancétres. Les communautés africaines
considerent qu’elles habitent les terres léguées par leurs ancétres et que, de
ce fait, cet espace se trouve sous le manteau protecteur de ces derniers. On
pourrait alors affirmer que, dans la religiosité africaine, le culte des ancétres
se fonde sur le fait d’habiter un espace transmis, garanti et protégé par les
ancétres. C'est la, précisément, 'axe qui constitue la sacralité ancestrale.

Cela dit, il convient de préciser que ce culte des ancétres « cosmise » le
chaos dans le cadre des RTA, en ce qu’il donne sens au temps et a 'espace hu-
mains, marquant, pour reprendre les termes d’Eliade, des calendriers sacrés
—fétes et cycles liturgiques — ainsi que des espaces spécifiques — temples,
autels, lieux de pelerinage®. Ici se manifeste de maniere explicite 1'influence
de la notion d’ancestralité sur 1’organisation du temps et de 'espace.

Les philosophes et théologiens africains ont reconnu le caractere holis-
tique, la vision de la totalité, de la pensée africaine, ce qui renforce les ana-
lyses portant sur I'ancestralité. Alexis Kagame explore la notion d’homme et
de femme a travers la catégorie Muntu, « qui englobe les vivants et les morts,
les orishas, les loas et Bon Dieu »°. Le célebre poeme du Sénégalais Birago
Diop affirme que « les morts ne sont pas morts »’, sauf que, comme l'explique
Tempels® a propos de la force vitale, ils n’ont plus de descendance vivante.
Ramose, dans ses affirmations sur I'Ubuntu comme racine de la philosophie
africaine, met en évidence la « vision pantaréique »° de cette philosophie
dont la conception de I’étre humain inclut les défunts ; et Mbiti, qui tente

4 Cf. B. AKOTIA KOKOU, Pourquoi les peuples d’Afrique noire connaissent Dieu sans lui
rendre un culte? Les enjeux du culte africain, dans Cahiers des Religions Africaines, vol.
1, n.1 (2020), p. 39.

5 Cf. M. ELIADE, Lo sagrado y lo profano, Barcelona, Paidds, 1998, p. 54-75.

6 Cf. J. JAHN, Muntu. Las Culturas neoafricanas, Ciudad de México, Fondo de Cultura
Econdmica, 1963, p. 139-140.

7 C. GRIJALBA CASTANOS — F. PAULET DUBOIS, A I'écoute des morts: « Souffles » de
Birago Diop, dans Francofon, Univ. Cadiz, vol. 15 (2006), p. 120.

8 A. KAGAME, La philosophie bantu-rwandaise de I'étre, p. 369 ; J. JAHN, Muntu. Las
Culturas neoafricanas, p. 149.

9 Cf. M. RAMOSE, African Philosophy through ubuntu, Harare, Mond Books, 1999, p. 41.



La relation entre les notions d’ancestralité et de temps 107

d’expliquer les RTA a partir des catégories chrétiennes, affirme que le lien
avec les défunts constitue la caractéristique essentielle de la religiosité afri-
caine, et qu’il ne s’agit pas d’adoration, mais de vénération — d’ou sa célebre
formule : « Se souvenir n’est pas adorer ».

Cette conception de I'Ubuntu souleve le débat sur I'effacement ou non de
I'individualité humaine dans la pensée africaine au profit de la dimension
communautaire. A cet égard, Ramose apporte une contribution précieuse en
affirmant :

La pensée traditionnelle africaine congoit la personne en termes de totalité.
Cette notion de personne ne nie pas l'individualité humaine comme fait
ontologique ni comme finitude analytique, mais elle accorde une primauté
ontologique a la communauté, a travers laquelle I'individu en vient a se
connaitre lui-méme et a comprendre le monde qui l'entoure. Dans cette
perspective, on peut affirmer qu’il existe une totalité plus vaste a laquelle
appartient chaque individu, bien que, pris isolément, les étres humains
doivent étre considérés comme des totalités partielles. L’holisme constitue
donc le point de départ du concept africain de personne. En conséquence,
la personne humaine, dans la pensée africaine, ne peut étre définie a partir
d'une seule caractéristique physique ou psychologique qui exclurait
toutes les autres'.

Cela dit, le débat pour savoir si les ancétres ont le statut « d’existants »
(Kagame) ou de « vivants » (Mbiti) dépasse notre propos. Ce qui nous inté-
resse, C’est la référence a l'ancestralité en tant que « constitutive de la triba-
lité »'2, pour reprendre l'expression de Batuafe Ngole, et donc en tant que
fondement religieux, en vertu de la sacralité de la figure de l'ancétre et de
sa fonction de porte d’entrée vers 'horizon de I'immortalité dans les RTA,
a travers la présence dans la mémoire vivante, comme le souligne Ramose.

Une fois reconnu, dans le cadre du principe d’incorporation, que la pré-
sence dans la mémoire vivante constitue l'essence de la religion africaine,
il est logiquement correct de soutenir que l'absence totale de mémoire vi-
vante, due a I'oubli progressif, implique la fin de 'immortalité personnelle.
La simple invocation de « I'immortalité collective »'* contredit la logique du
principe d’incorporation.

10 J. S. MBITI, Entre Dios y el tiempo, p. 12-13.

11 M. RAMOSE, African Philosophy through ubuntu, p. 54.

12 F. BATUAFE NGOLE, Tribalité et religion en Afrique et dans la Bible. Approche
interculturelle, dans Cahiers des Religions Africaines, vol 1, n. 1 (2020), p. 114.

13 M. RAMOSE, African Philosophy through ubuntu, p. 65.



108 Reginaldo Menene OLUY-ANGUESOMO

A partir de 13, il sera nécessaire de prendre position quant aux critéres
qui permettent de définir qui peut étre considéré comme ancétre. A cet effet,
Batuafe Ngole propose une réflexion succincte sur « trois criteres »'* suscep-
tibles de fonder un accord : un critere biologique, car il n’y a pas d’ancétres
sans descendance ; un critere éthico-sapientiel, en ce sens que les ancétres
sont des figures dont la vie constitue un canon de bonté, de moralité, de
vertu et qui sont, par conséquent, des modeles a suivre ; enfin, un critere
religieux, qui se justifie par le fait que les ancétres sont dignes de vénération.

En conséquence, les ancétres peuvent étre définis comme : « des défunts
sages, féconds, exemplaires et bienveillants vis-a-vis de qui les membres
de la tribu éprouvent un sentiment de vénération »". Ici, la vénération est
conditionnée par la capacité des ancétres a cosmiser le temps et 'espace, en
intercédant en faveur de la vie communautaire. Pour cette méme raison, la
philosophie africaine considére que les défunts sont des forces spirituelles
capables d’influencer leurs descendants vivants, leur unique but « étant d’af-
fermir la force vitale de ces derniers »'.

Ainsi, on peut affirmer que, dans le contexte africain, l'ancestralité ren-
voie a une dimension existentielle, spirituelle et culturelle qui reconnait les
ancétres non seulement comme des figures du passé, mais comme des vi-
sages actifs de la vie communautaire, médiateurs entre les vivants et le sacré,
garants de la mémoire collective et fondement de la tribalité, de I'identité et
de la moralité des peuples africains. Plus encore, I'ancestralité ordonne 1'es-
pace et le temps communautaires.

Néanmoins, nous nous écartons des analyses qui réduisent ce culte ex-
clusivement a une forme d’adoration. Il semble plus plausible de considérer
que l'ancestrolatrie, dans le contexte africain, est plus généralement liée a
la vénération des ancétres, sans exclure que puissent exister, effectivement,
des cas d’adoration — lesquels doivent toutefois étre considérés comme des
dérives de l'ancestrolatrie.

14 Cf. F. BATUAFE NGOLE, Tribalité et religion en Afrique et dans la Bible, p. 115.
15 F. BATUAFE NGOLE, Tribalité et religion en Afrique et dans la Bible, p. 115.
16 J. J. JAHN, Muntu. Las Culturas neoafricanas, p. 28.



La relation entre les notions d’ancestralité et de temps 109

1.2. Le temps : de la succession des instants a l’expérience
existentielle concréte

Dans le langage courant, la notion de temps est comprise comme durée
ou succession d’instants. D"une certaine maniere, Kagame, en situant I'unité
espace-temps dans la catégorie « Hantu »", fait également référence a cette
conception du temps comme succession spatiale d'instants. Cependant, par-
ler du temps dans le contexte africain, et dans celui des peuples prémodernes
en général, ne nous place pas tant dans I’horizon du passage des heures, des
jours, des mois ou des années que dans celui d"une expérience existentielle
concrete, liée aux événements et a la mémoire collective. Le temps y est congu
comme expérience vécue et comme événement porteur de signification.

Sous cet angle, nous nous rapprochons, au moins en partie, de la ligne
de pensée de John Mbiti, le premier a avoir proposé une description pro-
prement africaine du temps en opposition a ce qu’il qualifie de temps occi-
dental. Ce faisant, il devient lui-méme source de la controverse qu'implique
I'isolement du temps a partir de la pensée africaine'.

Selon Mbiti, pour la philosophie africaine, les étres humains font ou pro-
duisent le temps et ne sont pas faits ou produits par lui. Il est donc naturel et
logique de « vivre le temps ». En revanche, pour la philosophie occidentale,
la primauté est accordée au fait de « vivre dans le temps ». Bien souvent, le
temps est la comme un espace vide qu’il faut remplir, occuper. D’ot, comme
le souligne a juste titre Ramose, « la prolifération des agendas et des carnets
ou inscrire les rendez-vous et toutes les taches a accomplir afin d’occuper
I'espace du temps avant la mort »*.

Toujours d’apres Mbiti, le temps est un phénomene a deux dimensions :
un long passé, un présent et pratiquement aucun futur. Le concept linéaire
du temps, propre a la pensée occidentale — avec un passé indéfini, un pré-
sent et un futur infini — est pratiquement étranger a la pensée africaine. Le
futur y est virtuellement absent, car les événements a venir n’ont pas encore
eu lieu, n‘ont pas encore été réalisés et « ne peuvent donc constituer une
partie du temps » %.

I ne faut pas omettre que ces affirmations ont valu a Mbiti de vives cri-
tiques. Toutefois, une lecture attentive de ses textes semble nous conduire a

17 Cf. A. KAGAME, La philosophie bantu-rwandaise de I'étre, p. 247-278.
18 Cf. M. RAMOSE, African Philosophy through ubuntu, p. 44-45.

19 Cf. M. RAMOSE, African Philosophy through ubuntu, p. 44.

20 Cf. J. S. MBITI, Entre Dios y el tiempo, p. 23.



110 Reginaldo Menene OLUY-ANGUESOMO

resituer de maniere adéquate le sens du temps dans sa dimension d’occasion
de jouissance des expériences humaines les plus significatives, de sorte que
la vie del'individu et de sa communauté devienne une célébration constante.
On peut ainsi affirmer que, lorsque les Africains calculent le temps, ils le font
en fonction d"un but concret et spécifique, en lien avec des événements, et
non par pur intérét mathématique. A la place des calendriers numériques,
existent ce que I'on pourrait appeler des calendriers phénoméniques, dans
lesquels on calcule les événements ou phénomenes qui constituent le temps,
ou bien I’on considere les relations entre eux lorsqu’ils surviennent. Le temps
prend sens au point de I'événement, et non dans I'instant mathématique®.

Si tel est le cas, il en découle que, dans les RTA, I'homme n’est pas l'es-
clave du temps, mais qu'il « fait le temps »*. Cette conception peut constituer
une contribution précieuse de la pensée traditionnelle africaine aux débats
contemporains sur la qualité du temps dans la vie familiale, dans l'amitié
et dans la sphere professionnelle, des espaces de plus en plus marqués par
I'exigence d’immédiateté, le manque de connexion et I'absence de présence
pleine, provoqués en grande partie par la dictature du consumérisme. Dans
cette méme réflexion, Ramose exprime de maniere concise que « les études
scientifiques sur I'espace-temps suggerent que la philosophie occidentale de-
vra, a long terme, persuader les Occidentaux de vivre le temps, plutot que de
vivre dans le temps »*.

Dans le méme ordre d’idées, il convient de souligner les deux périodes
clés du temps dans l'analyse mbitienne : le Sasa ou micro-temps, et le Zama-
ni ou macro-temps. Le Sasa couvre la période du maintenant ; il implique
I'immédiateté, la proximité, 'actualité. C’est la période de préoccupation
immédiate pour les gens, car c’est la et alors que la personne existe. Ce qui
correspondrait au futur est extrémement bref, car tout événement significatif
a venir doit étre si immédiat et certain que les gens puissent I'expérimenter
comme proche. C’est la période la plus significative pour I'individu, et en ré-
alité une extension expérientielle du moment présent, prolongé dans le futur
proche et dans le passé illimité (Zamani). Pourtant, plus une personne vieillit,
« plus longue est sa période de Sasa »*.

Le Zamani, pour sa part, est la tombe du temps, la dimension dans laquelle
tout trouve son achevement, I’'océan du temps ou tout est absorbé dans une

21 Cf. J. S. MBITI, Entre Dios y el tiempo, p. 26.
22 Cf. J. S. MBITI, Entre Dios y el tiempo, p. 27.
23 M. RAMOSE, African Philosophy through ubuntu, p. 54.
24 Cf. J. S. MBITI, Entre Dios y el tiempo, p. 31.



La relation entre les notions d’ancestralité et de temps 111

réalité qui n’est ni avant ni apres. Cest la période du mythe, qui donne au
Sasa son fondement et sa sécurité ; il unit toutes les choses créées de sorte
qu’elles demeurent toutes dans la « grande étreinte du macro-temps »*. Sa
relation avec le Sasa réside dans le fait que le Sasa disparait dans le Zamani : le
micro-temps s’absorbe dans le macro-temps. Mais, avant que les événements
n’entrent dans le Zamani, ils doivent d’abord se réaliser dans la dimension du
Sasa ; une fois accomplis, ils passent du Sasa au Zamani. Le Sasa relie généra-
lement I'individu a son environnement immeédiat : il est la période de la vie
consciente. Cette orientation fondamentale du temps africain vers le passé
explique que I'étre humain atteigne sa plénitude dans la vieillesse, lorsqu’il
est plus proche de ses ancétres et, de ce fait, plus intégré dans un univers
spirituel®.

Cependant, malgré les différentes analyses qui défendent la spécificité du
temps phénoménologique africain par rapport au temps mathématique occi-
dental, il reste nécessaire de prendre en considération certaines observations
a cet égard. D’abord, il conviendrait d’évaluer les pratiques africaines de ges-
tion du temps comme des stratégies rationnelles pour affronter la rareté et
I'incertitude® ; ensuite, de replacer les débats actuels sur le temps africain
dans le cadre d’une stratégie de diversion des problemes structurels dans
les relations internationales et dans les initiatives de coopération en faveur
des communautés africaines®. Néanmoins, ces débats, certes intéressants et
précieux, dépassent notre propos ; nous renvoyons simplement a la lecture
des discussions menées a Dakar dans les années 1990, lors des deux sympo-
siums convoqués pour réfléchir sur la validité des apports de Mbiti au sujet
du temps africain et de leurs implications pour le développement des pays
africains®.

En tout état de cause, nous maintenons la ligne de pensée qui congoit le
temps africain comme une expérience communautaire de la vie existentielle,
liée aux événements et a la mémoire collective.

25 J. S. MBITI, Entre Dios y el tiempo, p. 32.

26 Cf. J. S. MBITI, Entre Dios y el tiempo, p. 33.

27 Cf.H.LAUER, African and non-African time: To contrast or not to contrast? The geopolitical
convenience of conceptual dichotomization, dans Thought and Practice: A Journal of the
Philosophical Association of Kenya, vol. 5, n. 1 (2013), p. 17-20.

28 Cf. H. LAUER, African and non-African time, p. 21-23.

29 Cf. M. RAMOSE, African Philosophy through ubuntu, p. 54.



112 Reginaldo Menene OLUY-ANGUESOMO

1.3. Les religions traditionnelles africaines

La terminologie « religions traditionnelles africaines » fut proposée de ma-
niere systématique lors du Colloque d’Abidjan en 1961, bien que son usage
ne se soit véritablement popularisé qu’a partir des années 1980%. Cette déno-
mination cherche a exprimer l'articulation spécifique des diverses réponses
que les peuples africains ont apportées, au fil du temps, aux questions por-
tant sur le cosmos, la place de ’homme en son sein et la relation avec Dieu.
Autrement dit, les RTA visent a constituer, recueillir et transmettre I'expé-
rience de I'humanité par laquelle les peuples africains, dans leurs différentes
manifestations, ont affronté la question du sens de l'existence. A cet égard,
Opoku affirme de maniere concise :

African traditional religion represents our forefather’s effort to explain the universe
and the place of man in it in their own way. It provides answers to the stirring of the
human spirit and elaborates on the profundity of the experience of the divine human
encounter based on the resources of Africa’s own cultural heritage and insight. It also
provides answers to the ultimate questions posed by men and women in Africa, gives
meaning and significance to human life, explains the origin and destiny of human
beings, how everything in the world came into being and the relationship that should
exist between them’'.

En ce qui concerne le qualificatif de « traditionnel », il convient de rappe-
ler que, par son étymologie, traditio vient de tradere (« transmettre quelque
chose a quelqu’un »). Ainsi, le terme traditionnel désigne a la fois « ce qui est
transmis » et « le processus de transmission »*, et il est toujours associé a ce
qui est bon et juste. C’est ce qui constitue le fondement des acceptions pro-
posées par les dictionnaires. Aucun de ces sens ne comporte de connotation
négative en soi.

Par ailleurs, la dénomination de religion traditionnelle, dans le contexte
subsaharien, ne suscite pas la méme ambiguité qu’en Occident. En effet, dans
ce dernier, les religions paiennes sont désignées comme religions primitives,
traditionnelles ou animistes. Dire qu’elles sont « primitives » revient a sup-

30 Cf. J. NGALULA TSHIANDA, Les dynamismes porteurs de l'expression «Religions
(traditionnelles) africaines», dans Cahiers des Religions Africaines, vol. 1, n. 1 (2020), p.
20-21.

31 K. A. OPOKU, African traditional religion: an enduring heritage, dans J. KEHINDE
OLUPONA - S. S. NYANG, Religious plurality in Africa, Nueva York, Mouton de Gruyter,
1993, p. 79 ; K. A. OPOKU, West African Traditional Religion, Acra, FEP International
Private Limited, 1977, p. 13.

32 S. ANTUNANO ALEA — F. BUENO PIMIENTA — J. RUBIO HIPOLA (dir.), Verdad,
conocimiento y ensefianza en la tradicion agustiniana: comentarios del seminario
permanente de investigacion Esse-Videre-Amare, Madrid, Editorial UFV, 2023, p. 24.



La relation entre les notions d’ancestralité et de temps 113

poser qu’elles ont déja disparu (alors qu’en réalité elles perdurent) ; dire
qu’elles sont « traditionnelles » est ambigu, car en Occident, la religion tradi-
tionnelle est le christianisme, qui n’est pas paien. Cependant, les études qui
suggerent 'emploi des dénominations de religions paiennes, traditionnelles
ou primitives ne contestent pas 1'usage du terme « religion traditionnelle »
appliqué aux peuples africains.

2. A la recherche de la relation entre ancestralité et temps

Le cadre de précision terminologique qui a été proposé éclaire de ma-
niere spécifique la dimension relationnelle entre 'ancestralité et la notion du
temps dans la perspective des RTA. L’affirmation de Mbiti selon laquelle le
temps africain se déplace du Sasa au Zamani, du présent immédiat et médiat
au passé fondateur, du micro-temps au macro-temps, apparait comme un
indicateur de la primauté de 'ancestralité sur le temps. Autrement dit, l'idée
d’ancestralité comme constitutive de la religiosité et de la tribalité constitue
I'axe sur lequel repose la conception du temps dans la pensée religieuse afri-
caine.

Cela s’explique par le fait que le passé acquiert son sens dans la mesure ou
il est habité par les ancétres, et non l'inverse, ces derniers constituant la réfé-
rence ontologique de la communauté, comme 1’ont souligné Gyekye, Mbiti,
Eliade, Tempels, Ramose, Kagame, etc. Ainsi, I'ancestralité confere densité,
contenu et, en un mot, sens a la communauté.

On pourrait donc affirmer que la plénitude de la personne et celle de la
communauté s’atteignent dans I'hier. De cette maniere, le modele et la ré-
férence se trouvent dans I'hier. Cela se justifie par le fait que dans I'hier se
concentre la sagesse ancestrale, le Nommo® qui est a la fois parole, sang, se-
mence, vie ; I'hier ancestral est ce qui ordonne et garantit I'expérience com-
munautaire de 'aujourd’hui des vivants.

Ainsi, I'ancestralité imprime l'axe qui cosmise le temps communautaire
dans le cadre de I'holisme caractéristique de la pensée africaine. L’orienta-
tion de 'horizon du temps vers le passé obéit moins a une projection de buts
individuels a long terme qu’a la continuité avec la communauté des ancétres.
C’est pourquoi l'enrichissement personnel d’un individu est souvent regardé
avec suspicion dans les communautés africaines.

33 Nous employons ici « Nommo » au sens donné par I'école de Griaule et Dieterlen : c’est
le terme de la cosmologie Dogon, désignant le pouvoir générateur et transformateur de
la parole. Cf. M. GRIAULE, Dieu d’eau : Entretiens avec Ogotomméli, Paris, Librairie
Arthéme Fayard, 1975.



114 Reginaldo Menene OLUY-ANGUESOMO

Cela dit, l'ancestralité peut étre considérée, d’une certaine maniére,
comme une catégorie temporelle dans la mesure ou le passé se réactualise
constamment dans l'expérience existentielle présente par l'intermédiaire
des ancétres, évitant ainsi une hiérarchisation ou une interchangeabilité des
deux réalités. Toutefois, il semble plausible de formuler ’hypothese selon
laquelle la primauté revient a 'ancestralité, en tant que principe d’intégration
et fondement des catégories temporelles du passé et du présent. Ce sont les
ancétres qui donnent sens et contenu au passé et qui orientent, de plus, le
présent. Autrement dit, le passé est tel parce qu’il est habité par les ancétres ;
et le présent est tel parce qu’il est orienté, garanti et protégé par eux, qui ont
en outre autorisé I’occupation ou I'habitation du territoire de la communauté.

L’attribution de la primauté a I'ancestralité nous parait également plus
plausible en raison de sa compatibilité avec la conception pantaréique et ho-
listique de la pensée traditionnelle africaine qui, comme il a été rappelé plus
haut, « donne toujours la primauté a la totalité »*, au principe d’intégration,
et jamais a la partialité. Ainsi, on ne pourrait comprendre adéquatement la
notion africaine du temps en se focalisant sur telle ou telle caractéristique
du passé et/ou du présent isolé. Au contraire, toute la densité du temps se
définit en relation avec l'ancestralité qui I'entoure et le fonde. Sous cette pers-
pective, la réalité de l'ancestralité prévaut sur les dimensions temporelles
individuelles du présent et du passé®.

Pour mieux comprendre cette primauté de la totalité dans la pensée afri-
caine, il convient d’accorder une attention a deux réalités fondamentales de
la communauté : la condition de personne et le mariage. A cet égard, il ap-
parait qu’il ne suffit pas d’étre né d’une semence humaine pour étre consi-
déré comme une personne, mais que 1'on devient personne en vertu d'un
processus d’incorporation a travers une série ordonnée d’événements qui
commencent avec le processus d’initiation. Pour la méme raison, la paternité
sacquiert parallelement a travers ce processus d’incorporation. Ces événe-
ments comprennent des sacrifices, tels que la circoncision pour les gargons
et la clitoridectomie pour les filles, ou le sang versé permet l'intronisation de
I'individu dans la communauté des ancétres et dans les relations sociales, le
liant a la terre et aux membres défunts de sa société™®.

34 M. RAMOSE, African Philosophy through ubuntu, p. 57 ; I. MENKITI, Person and
community in African traditional thought, dans WRIGHT (dir.), African philosophy, New
York, Mond Books, 1984, p. 171-172.

35 Cf. I. MENKITI, Person and community in African traditional thought, p. 172.

36 Cf. M. RAMOSE, African Philosophy through ubuntu, p. 63-64 ; Cf. |. MENKITI, Person
and community in African traditional thought, p. 172.



La relation entre les notions d’ancestralité et de temps 115

Le mariage, a son tour, se manifeste comme le point de rencontre des
trois niveaux de la vie humaine : les ancétres, les vivants et ceux qui doivent
naitre. Il assure la continuité générationnelle et renforce le lien entre mort,
vie et procréation. De cette facon, la condition de personne s’acquiert par la
participation a ces rites qui, comme on le voit, trouvent leur plénitude dans
leur connexion avec et leur intronisation dans la réalité ancestrale¥.

Toutefois, cette conception holistique de la personne ne parait pas uni-
forme ni homogene dans l'ensemble du continent africain. Selon Gyekye, il
semble que « les Akan soutiennent une conception tripartite de la personne,
considérant que I'étre humain est constitué de trois éléments : okra, sunsum et
honam (nipadua : corps) »*. Cette vision individualiste de la personne consti-
tue donc une exception a la regle selon laquelle, dans la pensée traditionnelle
africaine, la personne est congue avant tout comme une totalité.

Néanmoins, 'exception akan ne constitue pas une raison suffisante pour
ne pas rassembler la pensée traditionnelle sous la catégorie de I'holisme,
d’ouverture et d’orientation constante vers la totalité et le principe d’intégra-
tion dans l'interprétation de toute réalité. De plus, il s’agit la d'une caracté-
ristique propre aux peuples prémodernes, par opposition aux modernes qui
tendent a la séparation et a 'analyse de la réalité en compartiments étanches,
avec la prétention de polémiquer plutot que d’intégrer. C'est précisément
dans cet horizon de totalité que la primauté de I'ancestralité sur la tempora-
lité enracine ses fondements dans la perspective des RTA.

Conclusion

L’analyse menée dans ce texte a montré que, dans le cadre des RTA, I'an-
cestralité constitue la catégorie premiere qui confére sens et densité a 'expé-
rience du temps communautaire. A cet égard, le passé n’est pas une succes-
sion abstraite d’instants révolus, mais bien la mémoire vivante habitée par
les ancétres, garants de 'identité et de la continuité de la communauté ; de
méme, le présent ne prend consistance que dans son orientation vers eux —
les ancétres — qui autorisent et protegent la vie communautaire. Des lors, il
convient de retenir les considérations suivantes :

En premier lieu, on peut affirmer que, dans la perspective de la pensée
africaine traditionnelle, le temps est véritablement « cosmisé » par l'ances-

37 Cf. M. RAMOSE, African Philosophy through ubuntu, p. 65.
38 K. GYEKYE, The Akan concept of a person, dans WRIGHT (dir.), An essay on African
philosophical thought, Cambridge, Cambridge University Press, 1987, p. 200.



116 Reginaldo Menene OLUY-ANGUESOMO

tralité, dans la mesure ol ce sont les ancétres qui organisent, structurent et
orientent I'expérience temporelle.

En second lieu, la primauté revient a 'ancestralité, non seulement comme
catégorie religieuse, mais aussi comme principe intégrateur de la vie sociale,
culturelle et spirituelle de la communauté. Le temps africain, vécu comme
expérience existentielle communautaire, ne peut étre compris que dans cette
relation constitutive avec les ancétres, qui sont a la fois mémoire, référence
et horizon.

En troisieme lieu, I'ancestralité n’annule pas le temps, mais l'integre dans
une totalité plus vaste ou passé et présent s’'unissent dans la continuité de la
communauté des vivants et des morts, selon I'holisme de la pensée africaine.

En définitive, reconnaitre la primauté de I'ancestralité sur le temps, dans
les RTA, ne signifie pas opposer radicalement ces deux réalités, mais montrer
qu’elles s’éclairent mutuellement. Le temps acquiert son sens parce qu’il est
habité par les ancétres ; et I'ancestralité manifeste toute sa profondeur parce
qu’elle ordonne l'expérience temporelle. C'est dans cette réciprocité que ré-
side I'originalité et 'actualité de la sagesse africaine, qui demeure une source
vivante pour aborder les défis du présent et ouvrir de nouveaux horizons.

I ne fait aucun doute que cette compréhension ouvre de nouvelles pers-
pectives aux débats philosophiques et théologiques contemporains. D’une
part, elle permet de repenser la temporalité dans un monde marqué par l'ac-
célération, I'oubli, la fragmentation et I'opposition conflictuelle, en redon-
nant valeur a la mémoire, a la continuité et a la dimension communautaire.
D’autre part, elle invite a un dialogue interculturel et également intergéné-
rationnel fécond, en ce sens que I'horizon holistique du temps africain, en-
raciné dans l'ancestralité, peut enrichir la réflexion actuelle sur 'identité, la
mémoire et 'avenir des sociétés humaines, sous la prémisse que nos histoires
sont inextricablement liées a celles de ceux qui nous ont précédés.





